
 
 
 

Volume 3 Nomor 2 - 2025    |    167 

Website https://tanzim.stidalhadid.ac.id 
ISSN ONLINE: 2987-9205  ISSN CETAK: 2988-067X 
Volume 3 Nomor 2 (Juli), 2025 
DOI: 10.55372/tanzhim.v3i2.47 

Article Licensed Under  
Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 
International   

 

ANALISIS PENGAMBILAN KEPUTUSAN 

PERJANJIAN HUDAIBIYAH DENGAN MODEL 

BOUNDED RATIONALITY 
 

Ahmad Rido’i  
STID Al-Hadid, Surabaya  

rdoiread@gmail.com     

 

Abstrak: Proses pengambilan keputusan Nabi Muhammad SAW dalam peristiwa Perjanjian 
Hudaibiyah menggunakan pendekatan bounded rationality dari Herbert A. Simon merupakan 
kajian yang menarik. Dalam situasi yang penuh ketidakpastian, keterbatasan informasi, 
tekanan waktu, dan kompleksitas dinamika dakwah, situasi konflik maupun peperangan 
yang dihadapi, Nabi tidak memilih keputusan yang paling optimal secara teoritis, melainkan 
yang satisficing—cukup baik dan realistis. Bounded rationality lebih relevan dalam 
menjelaskan pengambilan keputusan di dunia nyata yang kompleks dibanding model 
rasional klasik. Model pengambilan keputusan ini melalui proses seleksi alternatif yang 
terbatas, prosedural, dan kontekstual. Dengan pertimbangan yang visioner dan adaptif, Nabi 
mampu mengambil keputusan yang menghasilkan dampak yang besar bagi sejarah dan 
kemajuan umat Islam. Dalam jangka pendek, hasilnya tampak merugikan, tetapi secara 
strategis sangat menguntungkan bagi perkembangan dakwah Islam. Disisi lain, dalam 
konteks Perjanjian Hudaibiyah, pengambilan keputusan yang dilakukan kaum Quraisy, 
mengalami proses yang lebih timpang dalam persiapan dan prosedur pengambilan 
keputusannya, sehingga mempengaruhi proses keputusan poin-poin perjanjian dan evaluasi 
hasil perjanjian yang dilakukan oleh kaum Quraisy, akhirnya meminta perubahan bahkan 
melakukan pelanggaran atas perjanjian. Menggunakan metode penelitian historical case 
study, penulis mencoba melakukan intepretasi dan merekonstruksi pengalaman sejarah 
yang terbatas pada peristiwa Perjanjian Hudaibiyah dengan berbagai konteks yang 
melingkupinya. Studi ini dengan demikian, memperkaya perspektif keislaman dalam studi 
manajemen dan pengambilan keputusan. 
Kata Kunci: Pengambilan Keputusan, Bounded Rationality, Nabi Muhammad, Quraisy, 
Perjanjian Hudaibiyah 
 
 
Abstract: DECISION-MAKING ANALYSIS OF THE TREATY OF HUDAIBIYAH USING THE 
BOUNDED RATIONALITY MODEL. The decision-making process of the Prophet Muhammad 
SAW in the Hudaibiyah Treaty using the bounded rationality approach from Herbert A. Simon 
is an interesting study. In a situation full of uncertainty, limited information, time pressure, 
and the complexity of the dynamics of da’wah, conflict situations and wars faced, the 
Prophet did not choose the most theoretically optimal decision, but rather the one that was 
satisfactory—good enough and realistic. Bounded rationality is more relevant in explaining 
decision-making in the complex real world than the classical rational model. This decision-
making model goes through a limited, procedural, and contextual alternative selection 
process. With visionary and adaptive considerations, the Prophet was able to make 
decisions that had a major impact on the history and progress of the Muslim community. In 
the short term, the results seemed detrimental, but strategically very beneficial for the 
development of Islamic da’wah. On the other hand, in the context of the Hudaibiyah Treaty, 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
mailto:rdoiread@gmail.com


Ahmad Rido’i 

168    |  TANZHIM: Jurnal Dakwah Terprogram 

the decision-making carried out by the Quraysh, experienced a more unequal process in the 
preparation and decision-making procedures, thus affecting the decision-making process of 
the points of the Treaty and the evaluation of the results of the Treaty carried out by the 
Quraysh, finally asking for changes and even violating the Treaty. Using the historical case 
study method, the author attempts to interpret and reconstruct the historical experience 
limited to the event of the Treaty of Hudaybiyyah along with the various contexts surrounding 
it. This study thus enriches the Islamic perspective in the study of management and decision 
making. 
Keywords: Decision Making, Bounded Rationality, Prophet Muhammad, Quraysh, Hudaibiyah 
Treaty 
 
 
 
 

Pendahuluan 
Perjanjian Hudaibiyah pada bulan Maret 628 M dalam sejarah Islam merupakan peristiwa 

sejarah yang amat penting bagi perjalanan dan kecepatan dakwah Islam. Banyak sekali pakar yang 

menyampaikan bahwa peristiwa tersebut memiliki hikmah yang luar biasa bagi perjalanan hidup 

Islam secara keseluruhan. Dalam pengamatan penulis, belum ada yang melakukan studi analisis 

yang mendalam terkait pertimbangan-pertimbangan dan pengambilan keputusan para pihak yang 

bersepakat atas perjanjian tersebut. Seperti yang ditulis oleh Amin Iskandar, menjelaskan bahwa 

perjanjian ini memiliki berbagai hikmah, dan bahwa Nabi mendapat tuntunan wahyu atas peristiwa 

ini, namun tidak menyoroti bagaimana pertimbangan Nabi dalam memutuskan.1 Sementara tesis 

dari Rafli Difinubun, lebih mendalami pengaruh perjanjian tersebut bagi penyebaran Islam.2 

Mencermati munculnya Perjanjian Hudaibiyah ini diawali dengan peristiwa spiritual ibadah umrah 

yang dilakukan Nabi Muhammad dan pengikutnya, seolah perjanjian tersebut muncul secara tidak 

disengaja atau tanpa perencanaan sama sekali. Perjalanan umrah Nabi saat itu diilhami oleh mimpi 

Nabi, dimana kaum muslimin memasuki Masjidil Haram dengan aman dan tentram, dengan kepala 

dicukur atau digunting tanpa rasa takut.3 Sehingga kesannya Nabi tidak sedang merencanakan 

sesuatu yang bersifat politis, diplomatis atau sedang ingin membuat sebuah perjanjian tertentu 

dengan kaum Quraisy Mekah.  

Secara historis dan spiritual, Perjanjian Hudaibiyah tersebut bagi banyak kalangan 

merupakan pertolongan dari Allah, kebetulan atau setidaknya merupakan kehendak dari Allah. 

Penulis seperti Haekal dan Afzalur Rahman, hanya menyampaikan beberapa ayat-ayat Al-Al-Qur’an 

untuk menunjukkan dasar terjadinya umrah dan Perjanjian Hudaibiyah. Haekal menyajikan Al-

Qur’an 2: 217 dan Al-Qur’an 8: 34-36, dimana ayat-ayat tersebut menggambarkan bahwa suatu dosa 

besar dan kesalahan kaum Quraisy yang mengusir dan melarang Nabi masuk Masjidil Haram. 

Sementara Afzalur Rahman,4 menggunakan Al-Qur’an 48: 27 yang artinya: “Sesungguhnya Allah 

akan membuktikan kepada Rasul-Nya, tentang kebenaran mimpinya dengan sebenarnya (yaitu) 

bahwa sesungguhnya kamu pasti akan memasuki Masjidil Haram, insya Allah dalam keadaan 

 
1 Amin Iskandar, “Hikmah Dibalik Perjanjian Hudaibiyah”, (Studi Hadis Nusantara, Vol 1, Juni 2019).  
2 Rafli Difinubun, “Perjanjian Hudaibiyah: Suatu Analisis Historis Tentang Penyebaran Agama Islam di Jazirah Arab”, 
(Master's thesis, UIN Alauddin Makassar, 2018). 
3 Muhammad Husain Haekal, “Sejarah Hidup Muhammad”, terj. Ali Audah (Jakarta: Pustaka Litera AntarNusa, 2010), 395-
398. 
4 Afzalur Rahman, “Nabi Muhammad Sebagai Seorang Pemimpin Militer”, terj. Anas Sidik (Jakarta: AMZAH, Juli 2006) 146-
149. 



Analisis Pengambilan Keputusan Perjanjian Hudaibiyah  
Dengan Model Bounded Rationality 

Volume 3 Nomor 1 - 2025    |    169 

aman, dengan mencukur rambut kepala dan mengguntingnya, sedang kamu tidak merasa takut. 

Maka Allah mengetahui apa yang tiada kamu ketahui dan Dia memberikan sebelum itu kemenangan 

yang dekat.” Sehingga seakan-akan Allah-lah yang menjadi pendorong dan memerintahkan umrah 

dan Perjanjian Hudaibiyah tersebut, padahal surah Al-Fath ini turun ketika setelah Perjanjian 

Hudaibiyah. Tidak ada indikasi sama sekali ini merupakan perhitungan dan strategi dari Nabi 

Muhammad yang disajikan oleh kedua penulis tersebut. Sehingga kajiannya tidak mencakup 

analisis pertimbangan secara rasional. Keputusan Nabi, baik umrah dan Perjanjian Hudaibiyah 

tentu saja tidak terlepas dari konteks sosial, politik, militer dan dakwah yang terjadi pasca 

kemenangan umat Islam di Perang Ahzab.  

Ditinjau dari perspektif kaum Quraisy, sebagian mereka menginginkan penolakan keras 

kedatangan rombongan haji Nabi, ingin mengusir bahkan menyerang rombongan Nabi, namun ada 

pula yang berusaha bersikap hati-hati dan rasional mengingat Nabi dan pengikutnya menggunakan 

pakaian ihram dan membawa hewan kurban juga tanpa persenjataan perang, selain hanya pedang 

yang disarungkan. Hal ini menimbulkan perdebatan dan kebingungan diantara mereka. Kaum 

Quraisy juga mengutus beberapa utusan untuk mengamati, mengetahui niat dan pergerakan Nabi 

dan pengikutnya.5 Bagi mereka kedatangan umrah Nabi muhammad membawa kerugian dan 

dilema tersendiri. Namun pada akhirnya kedua belah pihak bersepakat melakukan Perjanjian 

Hudaibiyah, sebagai babak baru bagi hubungan antara umat Islam di Madinah dengan kaum 

Quraisy Mekah, sekaligus menjadi babak baru bagi perjalanan dakwah Nabi Muhammad di jazirah 

Arab. Dari fenomena tersebut, perlu ada suatu pendekatan analisis bagaimana keputusan 

Perjanjian Hudaibiyah itu diputuskan. Konsep bounded rationality atau rasionalitas terbatas, yang 

diperkenalkan oleh Herbert A. Simon,6 akan dijadikan alat analisis dalam pengambilan keputusan 

Perjanjian Hudaibiyah oleh penulis, karena konsep tersebut cukup mewakili persoalan yang 

dianalisis mengingat situasi dan kondisi saat sebelum Perjanjian Hudaibiyah, yang terbatas secara 

waktu, keterdesakan dan situasi yang genting, di sisi lain baik kaum Quiraisy, Nabi, maupun sahabat 

memiliki keterbatasan tertentu untuk mencari suatu keputusan yang paling optimal dan terbaik. 

Pada zaman modern seperti sekarang, semua organisasi dakwah dalam perjalanannya 

selalu dihadapkan dengan berbagai situasi dan kondisi serba cepat dan menantang, yang 

mengharuskan pemimpin atau manajer dakwah melakukan pengambilan keputusan yang cermat, 

walaupun dihadapkan dengan keterbatasan waktu, informasi yang tidak hanya terbatas tapi juga 

dinamis, tidak sedikit pula manajer dakwah dihadapkan dengan berbagai dilema. Tanpa 

pengambilan keputusan yang tepat, organisasi bisa dihadapkan dengan berbagai masalah dan 

kerugian. Sebaliknya dengan pengambilan keputusan yang cermat dan tepat, akan menghasilkan 

dampak yang besar bagi kemajuan organisasi dan maslahat yang besar bagi umat. Pelajaran ini 

bisa digali dari studi kasus sejarah Perjanjian Hudaibiyah dimana Nabi sebagai pengambil 

keputusan dihadapkan dengan berbagai situasi yang bahkan penuh dengan ketegangan.  

Dengan kajian yang mendalam mengenai Perjanjian Hudaibiyah dengan perspektif model 

bounded rationality, maka tujuannya adalah: (1) Menjelaskan model analisis pengambilan 

keputusan terkait Perjanjian Hudaibiyah  dengan segala situasi dan kondisi yang mengiringinya 

dilakukan serasional mungkin, tentu dengan pertimbangan dan keterbatasan kapasitas masing-

 
5 Iskandar, Hikmah Dibalik Perjanjian, 9. 
6 Herbert Alexander Simon (1916 – 2001) adalah seorang ilmuan dari Amerika yang menggeluti bidang multidisipliner yakni 
ahli ilmu sosial, manajemen, ekonomi, psikologi, dan kecerdasan buatan yang memperkenalkan konsep bounded rationality 
(rasionalitas terbatas) sekaligus sebagai kritik terhadap asumsi rasionalitas sempurna dalam teori ekonomi klasik. 



Ahmad Rido’i 

170    |  TANZHIM: Jurnal Dakwah Terprogram 

masing; (2) Menguraikan analisis pertimbangan dari sudut pandang kedua belah pihak, yakni Nabi 

dan kaum Quraisy menurut model bounded ratonality, dengan segala konsekwensi perjanjian dan 

dampaknya. 

  

 

Metode 
Metode studi kasus merupakan metode penelitian kualitatif untuk menyelidiki kasus yang 

terbatas namun dikaji secara mendalam dan holistik, metode pengumpulan buktinya naturalistik 

(konteks kehidupan nyata), serta melakukan observasi tunggal (bukan periodisasi).7 Sedangkan 

metode studi kasus sejarah menurut sejarawan Harvard dan Smulyan, Ginzburg mengulangi bahwa 

sejarah kasus bersifat "aforistik" (ringkas, penuh makna dan mengandung hikmah) karena "detail 

yang tampaknya sepele dapat mengungkap fenomena yang mendalam dan signifikan”. Sementara 

Nash mengibaratkan proses ini seperti menyusun kembali bangunan dari puing-puing masa lalu.8 

Sehingga studi ini menggunakan metode studi kasus sejarah (historical case study) untuk 

mendalami bagaimana proses pengambilan keputusan Nabi Muhammad dan pihak Quraisy dalam 

Perjanjian Hudaibiyah didasarkan teks-teks penulisan sejarah yang telah disajikan dan dikaji secara 

mendalam oleh para sejarawan. Membaca sejarah tersebut secara utuh dari berbagai sumber 

penulisan sejarah, konteks dan kasusnya dalam kerangka pengambilan keputusan. Tujuan metode 

studi kasus sejarah ini adalah menghasilkan pemahaman yang lebih jelas dan akurat tentang 

proses pengambilan keputusan yang terjadi pada peristiwa sejarah yakni peristiwa Perjanjian 

Hudaibiyah yang dibingkai dalam kerangka analisis teori rasionalitas terbatas. 

 

 

Hasil dan Pembahasan 
Bounded Rationality Model  

Konsep bounded rationality atau rasionalitas terbatas, yang diperkenalkan oleh Herbert A. 

Simon sebagai alternatif dari asumsi klasik “homo economicus”9. Konsep ini menolak gagasan 

bahwa manusia adalah makhluk yang selalu rasional sempurna. Manusia memang makhluk yang 

rasional, akan tetapi tetap terbatas, dalam arti manusia dalam membuat keputusan dihadapkan 

dengan informasi terbatas, waktu terbatas, dan kapasitas kognitif terbatas. Simon juga 

memandang bahwa manusia secara praktis ketika dihadapkan dengan situasi tersebut akan 

menggunakan sikap heuristik (heuristic), yakni strategi mental atau aturan praktis sederhana yang 

digunakan untuk membuat keputusan atau memecahkan masalah dengan cepat dan efisien, tanpa 

harus menganalisis semua kemungkinan secara sempurna. Akibatnya, mereka cenderung memilih 

opsi yang "cukup baik/memadai" atau “cukup memuaskan” (satisficing) daripada yang optimal. 

Satisficing berarti mengambil keputusan yang memenuhi kriteria minimum yang dapat diterima 

atau bagus, bukan yang terbaik secara absolut. Maka menurut Simon, manusia memiliki 

keterbatasan dalam hal:10 (1) Incomplete Information: yakni informasi yang tidak lengkap dimana 

tidak semua informasi yang relevan tersedia atau dapat diakses saat mengambil keputusan; (2) 

 
7 John Gerring, “Case Study Research: Principles and Practices”, (New York: Cambridge University Press, 2007), 17. 
8 Stephen Petrina, “Methods of Analysis Historical Case Study”, (t.k.,The University of British Columbia, 2020), 2. 
9 Herbert A. Simon, “Bounded Rationality in Social Science: Today and Tomorrow”, (t.k., Mind & Society, 1,2000, Vol. 1), pp. 
25-39. 
10 Lihat Rudy C Tarumingkeng, (https://rudyct.com/ab/Konsep.Bounded.Rationality.pdf, diakses pada 20 Juni 2025). 



Analisis Pengambilan Keputusan Perjanjian Hudaibiyah  
Dengan Model Bounded Rationality 

Volume 3 Nomor 1 - 2025    |    171 

Limited Cognitive: yakni kapasitas berpikir manusia yang terbatas, bahwa otak manusia memiliki 

keterbatasan dalam memproses dan menganalisis informasi yang kompleks; (3) Time Constraints: 

yakni keputusan sering kali harus diambil dalam batasan waktu yang ketat.  

Sementara langkah yang diambil dalam pengambilan keputusan berdasarkan model 

bounded rationality dari Herbert Simon meliputi:11 (1) Problem Identification (Identifikasi Masalah): 

Individu atau organisasi menyadari adanya suatu masalah atau kebutuhan untuk bertindak, akan 

tetapi informasi tentang masalah tidak lengkap, dan situasinya sering ambigu atau kompleks; (2) 

Search for Alternatives (Pencarian Alternatif): Tidak semua alternatif dievaluasi seperti pada model 

rasional klasik. Hanya sejumlah alternatif yang terjangkau secara mental dan praktis akan 

dieksplorasi. Disini pengambil keputusan menggunakan heuristik atau aturan praktis untuk 

mempersempit pencarian; (3) Satisficing (Bukan Maximizing) adalah gabungan dari ‘satisfy’ + 

‘suffice’: yakni pengambil keputusan akan berhenti mencari solusi setelah menemukan satu yang 

cukup memuaskan, meskipun bukan yang terbaik secara teoritis; (4)  Procedural Rationality 

(Evaluasi Prosedural): Fokus tidak hanya pada hasil akhir, tapi pada cara dan proses pengambilan 

keputusan. Rasionalitas tidak diukur dari hasil saja, tetapi dari seberapa baik prosedur itu berfungsi 

dalam batas-batas nyata (waktu, informasi, daya pikir); (5) Implementasi dan Penyesuaian: Setelah 

dipilih, keputusan diimplementasikan. Karena informasi awal tidak sempurna, sering kali 

diperlukan penyesuaian atau mengulangi proses pengambilan keputusan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Skema-1: Bounded Rationality dalam Pengambilan Keputusan 

 

Konteks Permasalahan dan Situasi Pasca Perang Azhab  

Nabi Muhammad datang mendakwahkan Islam agar umat manusia beribadah kepada Allah 

dengan benar, memberikan pesan damai, menjadikan ajaran Islam sebagai agama rahmatan lil 

alamin. Namun dalam menjalankan misi dakwah dari Allah sejak awal, sudah mendapatkan tekanan 

yang luar biasa. Beliau dan pengikut-pengikutnya banyak mengalami masa-masa yang sulit dan 

 
11 Gregory Wheeler, Bounded Rationality, (https://plato.stanford.edu/entries/bounded-rationality/, first published Fri Nov 
30, 2018; substantive revision Fri Dec 13, 2024). 

Konteks Masalah 

 
Waktu Terbatas 

Informasi 
Terbatas 

Daya Pikir 

Identifikasi Masalah 

Pencarian Alternatif (Terbatas) 

Keputusan Satisficing 

Implementasi Keputusan 

Evaluasi & Penyesuaian 



Ahmad Rido’i 

172    |  TANZHIM: Jurnal Dakwah Terprogram 

memprihatinkan. Penyiksaan, pemboikotan bahkan pembunuhan telah kaum muslimin lewati. 

Sampai-sampai kaum muslimin harus terusir dan berhijrah ketempat yang amat jauh melintasi 

lautan dan harus tinggal sebagai orang asing di negeri orang (hijrah pertama ke Abisinia). Masa 

yang amat sulit itu, kaum muslimin hadapi selama 10 tahun, setelah kemudian akhirnya mereka 

berhijrah ke Madinah. Penderitaan itu semua mereka hadapi, tak lain yang melakukan penyiksaan 

dan pembunuhan adalah kaum Quraisy (masih satu keluarga dengan kaum muhajirin).12 Kaum 

Quraisy bisa dikatakan adalah kaum yang amat berpengaruh dibangsa Arab pada masa itu. Selain 

posisinya yang terkuat, juga dikarenakan merekalah yang menguasai dan mengelola Ka’bah 

sebagai rumah Allah yang dibangun oleh Nabi Ibrahim dan Ismail.13 

Setelah delapan bulan Nabi dan para sahabat tinggal di Madinah, Nabi mulai mengirimkan 

satuan-satuan militer untuk melindungi posisi kekuasaanya di Madinah. Tak lain satuan-satuan 

tersebut diperuntukkan untuk membangun persekutuan baru dengan suku-suku disekitar Madinah, 

sekaligus untuk menakuti dan mengganggu jalur perdagangan orang-orang Quraisy yang 

berdagang sampai ke negeri Syam. Perang yang pertama adalah Perang Badr, dimana Nabi 

Muhammad beradu kekuatan dan strategi antara kaum muslimin Madinah dengan kekuatan 

Quraisy Mekah. Perang tersebut cukup krusial, mengingat dilakukan pertama kali oleh kaum 

muslimin dengan jumlah dan perlengkapan yang jauh dibawah pasukan Quraisy. Namun kaum 

muslimin menang. Dengan kemenangan tersebut, Nabi ingin menunjukkan kepada kaum Quraisy 

posisi kekuasaannya di Madinah yang kuat, selain juga kepada suku-suku lain disekitar Madinah 

lebih-lebih kepada kaum Yahudi yang mudah berkhianat.14 

Perang demi perang dilewati, dan yang terbesar pada saat itu adalah perang Ahzab. Pada 

perang ini, Kaum Quraisy memobilisasi kekuatan-kekuatannya termasuk mengerahkan sekutu-

sekutunya untuk menaklukkan kekuasaan Nabi Muhammad. Jika saja pasukan Nabi tidak 

menggunakan taktik parit, mungkin kaum muslimin akan hancur habis pada saat itu mengingat 

kekuatan yang amat besar dari kaum Quraisy dan sekutunya, lebih-lebih pada saat itu bani 

Quraizhah berkhianat kepada Nabi. Hasil dari perang ini adalah kemenangan kaum muslimin. Efek 

dari perang Ahzab amat luar biasa, sekarang hampir manusia dijazirah Arab berpikir, tidak hanya 

Quraisy-lah suku terkuat di Arab, tapi Muhammad dan kaum muslimin juga satu kekuatan baru yang 

 
12 Ira. M. Lapidus, “Sejarah Sosial Ummat Islam” Bagian kesatu, terj. Ghufron A. Mas’adi (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 
1999), 35. 
13 Khalil Abdul Karim, “Hegemoni Quraisy: Agama, Budaya, Kekuasaan”, terj. M.Faisol Fatawi (Yogyakarta: LKiS Yogyakarta, 
2002), 2-13. Kehormatan dan reputasi orang-orang Quraisy dibangun semenjak pendiri pertama bangsa Quraisy yakni 
Qushayi bin Kilab. Qushayi menikah dengan puteri pemimpin kabilah Khaza’ah (sesepuh Makkah). Qushayi mampu merebut 
dan mempertahankan kekuasaan atas kunci Ka’bah dari para pesaingnya, sekaligus kemudian dialah yang pertama sebagai 
penguasa saat itu membangun permukiman disekitar Ka’bah serta melarang pertumpahan darah disekitar Ka’bah. Dia 
dijuluki Mujmi’u, karena mampu mengumpulkan dan mempersatukan kaum Quraisy yang tercerai berai saat itu, tinggal 
disekitar Ka’bah dengan saluran air yang mencukupi. Qushayi pula orang Quraisy pertama yang merenovasi Ka’bah setelah 
Ibrahim. Dia memerintahkan pembayaran pajak, membangun pasar yang terkenal yakni Ukaz dan Dzil-Majnah. Qushayi 
berkata kepada kaumnya: “Hai orang-orang Quraisy, kalian adalah tetangga yang terdekat dengan Tuhan dan rumah-Nya. 
Sesungguhnya para haji akan datang ke Baitullah. Mereka adalah tamu-tamu Allah yang harus dihormati. Hormatilah 
mereka, berikan makan dan minum pada waktu haji sampai selesai. Andaikan hartaku lebih, maka akan aku berikan”. Tradisi 
ini berlangsung sampai Islam datang. Tidak hanya itu, Qushayi membangun Dar an-Nadwah atau ruang pertemuan untuk 
memusyawarahkan seluruh persoalan baik antara sesepuh kabilah Quraisy maupun sesepuh Kabilah lainnya. Dengan 
demikian karena keturunan Qushayi juga mampu mempertahankan posisi ini, maka secara turun-temurun Quraisy amat 
kuat dan terkenal diseluruh bangsa Arab. 
14 Muhammad Husain Haekal, Sejarah Hidup Muhammad, 249. 



Analisis Pengambilan Keputusan Perjanjian Hudaibiyah  
Dengan Model Bounded Rationality 

Volume 3 Nomor 1 - 2025    |    173 

tidak mungkin diremehkan begitu saja. Secara psikologis demikian, ini adalah efek dari akumulasi 

perang-perang Nabi dengan pihak Quraisy.15 

Muncul pertanyaan, sampai kapan Muslimin dan Quraisy terus konflik dan berperang? 

Apakah sampai salah satu kubu habis? Mengingat kaum Quraisy juga kaum yang besar pula. Sering 

pula, sekutu-sekutu Quraisy berencana menjalankan operasi pembunuhan kepada Nabi 

Muhammad. Kasus gerakan Banu Lihyan, Banu Mustalik dengan komandannya al-Haris bin Abi 

Dirar adalah gerakan yang tidak boleh dianggap enteng.16 Jika Nabi tidak bisa mendeteksi gerakan 

musuh dengan baik, mungkin Nabi akan terbunuh. Hal ini tentu menjadi pemikiran dan analisa Nabi 

Muhammad, kebijakan apa mestinya yang dikeluarkan kepada kaum Quraisy ini. Bagaimana pula 

dengan misi dakwah untuk masyarakat yang lebih luas, jika selalu dihadapkan dengan peperangan? 

Walaupun mental kaum muslimin sedang memiliki kepercayaan diri yang tinggi karena selalu 

memenangkan peperangan, sebagian para sahabat juga menaruh dendam yang besar atas kekejian 

kaum Quraisy, namun secara pasukan inti kaum muslimin belum mencapai ribuan, masih amat kecil 

dibandingkan kaum Quraisy dan kelompok pembenci lainnya. Setiap perang juga menimbulkan 

korban yang banyak. Kaum muslimin juga dihadapkan dengan kaum munafik yang senantiasa 

merongrong dari dalam. Ditambah dengan persoalan permusuhan kaum Yahudi yang belum 

berakhir, mereka memiliki dendam akibat pengusiran dan hukuman atas pengkhianatnnya dalam 

perang di Madinah. Kekuatan mereka terkonsentrasi di Khaibar, dimana berpotensi menggandeng 

kekuatan Quraisy. Disisi lain, wilayah Syam masih banyak dipengaruhi kekuatan Romawi, juga ada 

raja-raja Arab yang masih belum masuk Islam. Dihadapkan dengan konteks permasalahan tersebut, 

Nabi Muhammad adalah orang yang cerdas dan berpikir matang, berbagai aspek dan resiko tentu 

Ia pertimbangkan. 

 

Berbagai Opsi-Alternatif dan Resiko yang Jadi Pertimbangan Nabi Muhammad 

Dihadapkan situasi kondisi dan dinamika terbaru pasca perang Ahzab, maka Nabi perlu 

bersikap dan mengambil kebijakan bagaimana seharusnya menyikapi situasi konflik dan perang 

yang muncul, terkhusus pula menghadapi kaum Quraisy kedepannya. Berikut berbagai opsi dan 

alternatif serta resiko yang muncul dalam proses pengambilan keputusan Nabi Muhammad. 

Pertama, opsi mengabaikan Quraisy, berdakwah kepada raja-raja Arab (dakwah elit). Resiko dan 

kemungkinan bertindak: (1) Nabi belum memiliki sekutu-sekutu yang bisa diandalkan di jazirah 

Arab; (2) Prestasi Nabi sudah lumayan tapi belum cukup untuk mendongkrak legitimasi beliau 

untuk menjadi penguasa Arab atau mempengaruhi raja-raja Arab; (3) Pasukan Nabi masih kecil;17 

(4) Kaum Quraisy tentu tidak akan terima karena akan melemahkan pengaruh Quraisy di jazirah 

Arab, dan memicu serangan baru yang besar, belum lagi penolakan raja Romawi, mengingat mereka 

masih dibawah pengaruh kerajaan Romawi; (5) Mendorong provokasi dari Yahudi dan Quraisy untuk 

memusuhi Nabi. 

Kedua, opsi menyerang kaum Yahudi, sebagai sekutu Quraisy pada perang Ahzab. Resiko 

dan kemungkinan bertindak: (1) Memungkinkan, tapi jika ini tercium sejak dini oleh Quraisy atau 

Yahudi, maka pasukan ahzab babak kedua berkemungkinan terjadi, dan ceritanya akan sangat 

 
15 Ibid, 367. 
16 Ibid,  315, 318, 381. 
17 Martin Lings, “Muhammad: Kisah Hidup Nabi Berdasarkan Sumber Klasik”, terj. Qamaruddin SF (Jakarta: PT Serambi Ilmu 
Semesta, 2012), 407. Pada waktu perang Ahzab, pasukan total nabi berjumlah 3000 pasukan, sementara pasukan Ahzab 
berjumlah ± 10.000 pasukan. 



Ahmad Rido’i 

174    |  TANZHIM: Jurnal Dakwah Terprogram 

beresiko ketimbang dalam perang ahzab sebelumnya; (2) Tempo perang yang terlalu cepat, 

sementara kekuatan Quraisy masih sangat mengancam; (3) Jumlah pasukan Nabi masih kurang 

untuk menjamin kemenangan dalam penyerangan ini; (4) Jika timbul banyak korban dalam 

penyerangan ini, sementara Quraisy membalas, maka kota Madinah sangat rawan dijatuhkan. 

Ketiga, opsi menaklukkan Quraisy secara fisik sebagai serangan pencegahan. Resiko dan 

kemungkinan bertindak: (1) Jika Nabi menyerang Quraisy, maka Nabi akan dipandang sebagai 

pemimpin yang haus kekuasaan, dan ini bukan karakter Nabi. Perang-perang sebelumnya lebih 

kepada pertahanan diri serta mengganggu jalur perdagangan Quraisy;18 (2) Jika menang, resiko 

dendam politik dan opini publik dikalangan penduduk Arab akan negatif, akan mudah bagi kaum 

yahudi dan kelompok-kelompok pendukung Quraisy untuk menggalang persatuan dan merebut 

kekuasaan Nabi; (3) Kemungkinan kalah besar, jika Quraisy dalam keadaan siap. Dalam kasus 

kemenangan Nabi pada perang Ahzab lebih pada karena sistem pertahanan kota yang baik dan 

faktor politik pecah belah serta faktor alam. Jika Nabi sebagai penyerang, ceritanya akan berbeda; 

(4) Menghancurkan Quraisy sebenarnya bisa dilakukan setelah Nabi menghukum pengkhianatan 

bani Quraizhah, mengingat kaum Quraisy sedang jatuh mentalnya, serta sedang renggangnya 

hubungan diantara sekutu-sekutu Quraisy. Termasuk pada kasus perang Uhud, setelah rehat 

semalam, Nabi sebenarnya bisa mengejar Quraisy dan membasmi Abu Sufyan dan pengikutnya. 

Tapi bukan itu tujuan Nabi.19 

Keempat, opsi beristirahat dari konflik fisik, melanjutkan mencari lahan dakwah baru yang 

aman. Resiko dan kemungkinan bertindak: (1) Nabi beberapa kali mendapat pengalaman buruk 

ketika puluhan kader-kader pilihan terbaik dalam menjalankan misi dakwah, dibunuh dan dikhianati 

secara keji (kasus peristiwa ar-Raji’, Zaid & Khubaib, Bi’ir Ma’unah);20 (2) Tidak ada ruang yang 

benar-benar aman untuk berdakwah, mengingat posisi Nabi bukanlah satu-satunya yang terkuat di 

jazirah Arab. Sebelum Nabi benar-benar menaklukkan orang Quraisy, Nabi hanyalah sebagian 

kekuasaan dari orang-orang Arab. Belum lagi ancaman dari kabilah-kabilah lain maupun kerajaan 

asing; (3) Bisa saja dilakukan, tapi pergerakan dakwah akan lamban walaupun jauh lebih baik 

ketimbang masa dakwah di Mekah. 

Kelima, opsi menaklukkan hati orang-orang Quraisy, setidaknya ada perjanjian damai. Resiko 

dan kemungkinan bertindak: (1) Keuntungan jika Quraisy bisa bergabung dengan Islam atau 

setidaknya memberi Islam kebebasan: (a) Posisi dan wibawa suku Quraisy ditengah-tengah 

masyarakat Arab yang kuat; (b) Merupakan suku yang cerdas dan kuat (kualitas SDM); (c) Posisi 

strategis Ka’bah di semenanjung Arab dan diantara simbol-simbol agama lain didunia; (d) 

Kecepatan dan kebesaran dakwah Nabi tentu akan jauh lebih efektif dan efisien, jika Islam diberi 

kebebasan oleh Quraisy apalagi sampai bergabung. (2) Kemungkinan penerimaan Quraisy: (a) 

Secara psikologis, posisi kaum muslimin dan kaum Quraisy sejajar, setelah melewati berbagai 

peperangan dan peristiwa. Artinya negosisasi sangat memungkinkan; (b) Jika dilakukan secara 

etis dan simpatik, tentu dukungan masyarakat Arab terhadap kaum muslimin sangat 

memungkinkan. Di sisi Quraisy sendiri, jika ketakutan Quraisy atas anggapan bahwa Islam adalah 

ancaman terhadapnya bisa dijawab, diberi pengertian dan diberikan bukti-bukti yang memadai 

 
18 Rahman, Nabi Muhammad Sebagai, 25-36. 
19 Haekal, Sejarah Hidup Muhammad, 311-312. 
20 Ibid, 315, 320. 



Analisis Pengambilan Keputusan Perjanjian Hudaibiyah  
Dengan Model Bounded Rationality 

Volume 3 Nomor 1 - 2025    |    175 

bukan tidak mungkin, kedepan Quraisy pasti menerima;21 (c) Keunggulan produk pemikiran dan 

agama Nabi dibandingkan dengan orang-orang Quraisy jauh lebih unggul. Sehingga dalam fungsi 

untuk kepentingan dakwah, pertarungan dimedan perang pemikiran ataupun akhlak akan mudah 

dimenangkan oleh Nabi atau kaum muslimin; (d)  Nabi dan para sahabat, kebanyakan bagian dari 

keluarga orang-orang Quraisy, sehingga secara psikologis itu juga menunjang usaha perdamaian. 

Secara ideologis maupun teologis orang Quraisy lebih sulit bergandengan dengan kaum Yahudi, 

mengingat kaum Yahudi beranggapan agama dan datangnya rasul hanya berasal dari bangsanya, 

bukan bangsa Arab. 

Dari penjelasan diatas, opsi berdamai dengan Quraisy adalah sepertinya menjadi opsi yang 

paling rasional dan menguntungkan, berdamai dengan Quraisy bisa menjadi harapan agar Islam 

kedepan lebih kuat, kaum muslimin bisa fokus dalam berdakwah dan membangun masyarakatnya 

serta mampu tumbuh menjadi kekuatan peradaban dunia. Namun bagaimana memulainya dan 

dengan cara apa mewujudkan hal tersebut? Mengingat situasinya sangat dinamis, kompleks dan 

tidak ada kepastian, bagaimana hal itu akan terwujud. Dalam data sejarah belum terungkap Nabi 

Muhammad mempertimbangkan langkah-langkah yang harus diambil agar tercipta perdamaian 

dengan pihak Quraisy. Terkait hal tersebut, Nabi juga tidak sedikitpun membicarakan atau 

bermusyawarah tentang alternatif-alternatif atau kebijakan-kebijakan apa sebaiknya kepada 

Quraisy pasca perang Ahzab, tidak juga kepada sahabat terdekatnya baik Abu Bakar maupun Umar 

bin Khattab. 

 

Peristiwa Haji dan Situasi Menjelang Perjanjian Hudaibiyah 

Sebagaimana dijelaskan sebelumnya, pasca perang Ahzab Nabi Muhammad mengalami 

kerinduan akan tanah kelahirannya dan memimpikan kaum muslimin bisa memasuki Masjidil 

Haram dengan aman dan tentram. Inilah yang mendorong Nabi Muhammad ingin melaksanakan 

umrah. Enam tahun sudah Nabi dan kaum Muhajirin hijrah dari Mekah ke Madinah. Wajar jika 

mereka merindukan tanah kelahiran dan melakukan ibadah yang mulia dan suci sesuai agama baru 

yang mereka anut sekarang. Orang Arab saja memiliki kebutuhan ibadah haji dan mereka sering 

melakukannya berkali-kali. Mereka akan merindukan momen ibadah tersebut sebagai suatu 

kebermaknaan spiritual bagi orang-orang Arab secara keseluruhan, lebih-lebih Nabi dan sahabat, 

tentu kerinduannya melebihi orang Arab kebanyakan. Nabi bermimpi memasuki Ka’bah dan dia 

memegang kuncinya. Mimpi ini disebarluaskan kepada para sahabat dan dijadikan dasar bagi 

dirinya untuk memutuskan sudah saatnya bagi dirinya dan kaum muslimin beribadah haji dibulan 

Zulhijah yang suci. Nabi dan kaum muslimin mengumumkan kepada kabilah-kabilah lain dan semua 

orang, tidak hanya kaum muslimin untuk turut serta bersama-sama menunaikan haji, sehingga 

rombongan tersebut mencapai 1400 peserta jamaah haji. Nabi dan rombongan berangkat pada 

bulan Zulkaidah (bulan di mana orang yang berhaji bersiap-siap untuk melakukan ibadah haji), 

bukan Zulhijah (bulan haji), artinya rombongan tersebut benar-benar jama’ah haji, bukan misi 

berperang. Kaum muslimin tidak membawa senjata sedikitpun, selain pedang yang disarungkan  

untuk jaga-jaga. Umar dan Sa’d bin Ubadah sebenarnya mengusulkan mereka agar membawa 

senjata lengkap, tetapi ditolak oleh Nabi dengan mengatakan: “Aku tidak akan membawa senjata; 

 
21 Muhammad Ali Ash Shabuniy, “Kenabian dan Para Nabi”, terj. Arifin Jamian Maun (Surabaya: PT Bina Ilmu, 1993), 370-
371. Beliau menjelaskan faktor-faktor yang menyebabkan Quraisy menentang Islam. Jika dirangkum: dikarenakan 
persaingan kekuasaan, menggeser kedudukan Quraisy karena Islam mengajarkan persamaan hak dan derajat serta karena 
kaum Quirasy terbawa tradisi dan kebiasaan nenek moyang sehingga menolak menerima Islam. 



Ahmad Rido’i 

176    |  TANZHIM: Jurnal Dakwah Terprogram 

aku datang hanya untuk melaksanakan umrah.”22  Namun Quraisy tentu saja meragukan niat Nabi 

Muhammad dan kaum muslimin. Hal ini wajar karena dalam beberapa perang sebelumnya Quraisy 

dan Nabi Muhammad beradu muslihat, dimana Quraisy beberapa kali termakan oleh muslihat Nabi, 

sejak hijrah pertama ke Abisinia,23 dan hijrah kedua yang menggunakan muslihat pemeran 

pengganti Ali ketika Nabi hendak mau dibunuh. Sampai pada yang terakhir kasus muslihat Nu’aim 

bin Mas’ud dalam kasus perang Ahzab. Tentu ini  menjadi pelajaran berharga bagi Quraisy. Itulah 

mengapa dalam konteks peristiwa haji ini, tokoh senior Quraisy memarahi beberapa utusannya 

sendiri saat mengecek maksud dan niatan rombongan Nabi dikarenakan mereka tidak mampu 

membaca kepentingan Nabi Muhammad dan menemukan niat yang sebenarnya atau muslihat Nabi, 

malah menyampaikan kesan yang positif tentang Nabi Muhammad.24 Perjalanan haji ini 

sebenarnya sangat beresiko, mengingat potensi kaum Quraisy bisa saja menyerang rombongan 

jamaah haji tersebut, namun Nabi memposisikan diri sebagai sebagai negara Madinah, dimana 

didalam negara Madinah, baik muslim dan non-muslim memiliki kedudukan sejajar.25 Itulah 

mengapa kaum muslimin diperintahkan membawa pedang yang disarungkan, sekedar berjaga-jaga, 

bukan dalam konteks niat berperang. Orang-orang non-muslim yang ikut haji dengan Nabi tentu 

akan mendapatkan perlindungan keamanan seperti yang lain.  

Berbagai usaha Nabi untuk meyakinkan Quraisy bahwa rombongannya datang untuk berhaji 

di antaranya, pertama, menghindari konfrontasi langsung. Ketika Nabi mendapati laporan sabahat 

bahwa pasukan Khalid bin Walid berusaha mencegah dan menghalang-halangi rombongan Nabi 

memasuki Mekah. Nabi menanyakan kepada rombongan adakah yang bisa menuntun ke jalan lain 

yang lebih aman. Seorang lelaki dari Aslam mengarahkan mereka menuju pesisir dan kemudian 

melewati jalur yang sulit dan berliku. Walaupun medan jalannya yang berat, berliku-liku, curam dan 

berbatu, Nabi dan rombongan berusaha tabah dengan keletihannya. Sampai akhirnya pada suatu 

tempat yang dikenal Hudaibiyah.  

Kedua, ritual sebelum masuk Mekah. Ketika sampai di Zul-Hulaifah yakni ± 10-11 km dari 

Mekah, artinya masih jauh dari Mekah, Nabi  melepas hewan kurban, menyucikan hewan unta, 

kemudian menghadapkan wajahnya ke Mekah, memberi tanda kepada paha kanannya dan 

meletakkan kalung dedaunan di lehernya. Nabi mengutus lelaki dari Khuza’ah, suku Ka’b, untuk 

menyelidiki reaksi Quraisy. Nabi juga mengucapkan talbiyah, sebagian mengikuti sebagian tidak, 

karena masih sangat jauh.  

Ketiga, mengirimkan utusan kepada Quraisy untuk lebih memperkuat maksudnya. 

Sebenarnya Nabi telah memberikan isyarat kepada Budail bin Warqa’ seorang dari suku Khuza’ah 

yang pada waktu itu memiliki hubungan dengan Quraisy, kepadanya beliau bersabda: “Kami datang 

tidak untuk memerangi siapapun. Tapi Kami datang untuk melaksanakan umrah. Rupanya orang-

orang Quraisy sudah semakin surut dan menjadi buta karena peperangan. Jika mereka 

menghendaki, maka aku bisa menyetujui suatu genjatan senjata selama jangka waktu tertentu, 

mereka bisa membiarkan antara diriku dan orang-orang menjalin hubungan. Jika mereka 

menghendaki suatu persetujuan seperti yang biasa dilakukan manusia, maka mereka bisa 

melakukannya, sehingga mereka bisa merasa tenang. Jika mereka menolak, maka demi diriku yang 

 
22 Lings, Muhammad: Kisah Hidup, 467. 
23 Hijrah dengan senyap, pemilihan Abisinia sebagai tujuan hijrah, menyiapkan delegasi diplomatik, serta nabi tidak 
menyertai ikut hijrah adalah taktik cerdas nabi Muhammad pada hijrah yang pertama. 
24 Haekal, Sejarah Hidup Muhammad, 403-404 
25 Farid Abdul Khaliq, “Fikih Politik Islam”, terj. Faturrahman A. Hamid, Lc. (Jakarta: AMZAH, 2005), 160-165. 



Analisis Pengambilan Keputusan Perjanjian Hudaibiyah  
Dengan Model Bounded Rationality 

Volume 3 Nomor 1 - 2025    |    177 

ada di Tangan-Nya, aku pasti akan memerangi mereka karena membela agamaku ini hingga leherku 

terpenggal dan pasti Allah menjamin kemenangan bagi Agama-Nya.”26 Atau dalam buku Martin 

Lings, kalimat Nabi berbunyi:”Kami datang kemari bukan untuk berperang, kami datang hanya untuk 

berumrah disekitar Rumah Suci. Pihak yang memblokir jalan kami itulah yang akan kami perangi, 

namun mereka akan kuberi waktu jika mereka benar-benar menginginkannya, yaitu untuk 

melakukan pencegahan dan memberikan jalan terbuka bagi kami.”27 

Nabi juga mengirim beberapa utusan. Utusan yang pertama nyaris mau dibunuh oleh Quraisy, 

kalau tidak dicegah oleh Ahabisy. Sementara untanya ditikam. Ini adalah perilaku Quraisy yang 

amat merendahkan dan menantang kesabaran kaum muslimin. Dimulai dari ini, sebenarnya emosi 

kaum muslimin kebanyakan sudah mulai panas. Tapi Nabi memaafkan. Utusan kedua yang dipilih 

adalah Usman bin Affan, karena wibawa dan rasa hormat Quraisy terhadapnya. Sebelum 

mendatangi Quraisy, Usman menemui Aban bin Sa’id untuk meminta  jiwar (perlindungan). Setelah 

Usman menemui Quraisy, mereka berkata: “Usman, kalau anda mau bertawaf di Ka’bah, tawaflah.” 

Usman menjawab: “Saya tidak akan melakukan ini sebelum Rasulullah thawaf.”28  Rupanya Usman 

cukup lama berdebat dengan orang-orang Quraisy, sehingga terdengar isu Usman dibunuh oleh 

kaum Quraisy. 

Keempat, menjelaskan kepada utusan Quriasy yang ingin mengecek niat kedatangan 

rombongan Nabi. Ketika Quraisy mengirimkan utusannya yakni Hulais, pimpinan Ahabisy dan 

Urwah bin Mas’ud, Nabi berusaha menjelaskan maksud secara baik-baik, memberikan bukti-bukti 

dan para utusan tersebut juga bisa menyaksikan binatang kurban yang dibawa mencapai 70 ekor 

unta, menggunakan pakaian ihram serta tidak ada perlengkapan persenjataan yang 

mengindikasikan hendak berperang, lebih-lebih rombongan datang dibulan Zulkaidah, bulan yang 

dilarang melakukan pertumpahan darah khususnya ditanah suci. 

Kelima, melepaskan dan memaafkan kelompok penyerang dari Quraisy. Waktu malam-

malam sekitar empat puluh orang Quraisy melempari kemah Nabi dan berusaha menyerang 

sahabat-sahabat Nabi. Namun usaha itu berhasil digagalkan oleh sahabat Nabi, yang semenjak 

awal memang selalu siaga terhadap berbagai ancaman. Kemudian mereka dibawa kepada Nabi 

untuk dihukum. Tapi Nabi justru melepaskan dan memaafkan mereka. Tentu ini menjadi alasan 

yang sangat kuat bahwa Nabi tidak mau berperang, Nabi hanya ingin beribadah. 

 

Sudut Pandang dan Dilema yang Dialami Quraisy  
Pada dasarnya ketika Quraisy melarang Nabi dan sahabat memasuki Masjidil Haram, itu 

merupakan tindakan yang keji. Ka’bah bukan milik orang Quraisy. Ka’bah milik masyarakat Arab 

secara keseluruhan atau bagi siapapun yang ingin menunaikan haji. Ka’bah adalah rumah Allah 

yang dibangun oleh Nabi Ibrahim dan Nabi Ismail. Dari merekalah kultur ibadah haji dibangun di 

kalangan bangsa Arab ratusan tahun lamanya sampai di masa Nabi Muhammad saat itu. Quraisy 

hanya berhak menjaga dan melayani orang-orang yang sedang berhaji. Dalam hal ini, ketika Quraisy 

melarang Nabi dan kaum muslimin berhaji, sebenarnya tidak bisa dibenarkan oleh masyarakat Arab 

secara umum. Selain itu Ka’bah telah menjadi kiblat shalat kaum muslimin sejak tahun kedua 

hijrahnya Nabi di Madinah. Ini juga menjadi identitas tersendiri bagi agama orang-orang Arab yang 

 
26 Syaikh Muhammad Yusuf Al-Kandahlawy, “Sirah Sahabat: Keteladanan Orang-orang di Sekitar Nabi”, terj. Kathur Suhardi 
(Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2008), 58. 
27 Lings, Muhammad: Kisah Hidup, 471. 
28 Haekal, Sejarah Hidup Muhammad, 406. 



Ahmad Rido’i 

178    |  TANZHIM: Jurnal Dakwah Terprogram 

berbeda dengan kaum Yahudi. Jika Quraisy harus menyerang rombongan tersebut, harus ada bukti 

nyata, bahwa rombongan tersebut sebenarnya ingin berperang, atau hendak menyerang kaum 

Quraisy. Itulah kemudian kaum Quraisy berusaha mengintai pergerakan rombongan Nabi dan 

mereka mengirimkan beberapa kali utusan-utusan untuk mengecek kepentingan dan kehendak 

Nabi dan rombongan. Di antara utusan tersebut adalah Hulais, pimpinan Ahabisy dan Urwah bin 

Mas’ud. Kepada Hulais, Nabi berusaha memberikan penjelasan dan bukti-bukti kepada utusan 

Quraisy bahwa niat mereka hanyalah ingin berhaji. Nabi memerintahkan kepada sahabat untuk 

melepaskan hewan kurban, agar bisa ditonton oleh Hulais dengan matanya secara langsung. 

Rombongan Nabi dengan pakaian ihram dan puluhan hewan kurban. Hulais dari Bani Harist salah 

satu kabilah Kinanah, tergolong orang yang taat beragama, sehingga dia tersentuh oleh apa yang 

ia saksikan. Kepada utusan yang lain, yakni Urwah bin Mas’ud Nabi memberikan penjelasan. Beliau 

juga sabar atas provokasi Urwah, saat Urwah berkata sambil menarik-narik janggut Nabi 

Muhammad.29 Tentu ini memicu ketegangan, hampir saja terjadi perkelahian fisik antara Urwah dan 

Mughirah seorang Muhajirin karena prilaku Urwah tersebut. Mungkin Urwah berkeinginan memicu 

perkelahian dan serangan awal dari pihak muslimin. Urwah adalah orang yang terpandang dan 

memiliki perkenalan dengan raja-raja besar, bahkan raja Romawi dan Persia pernah Ia temui. 

Kepadanya Nabi menunjukkan kerendahan hati, semangat ibadah dan kekompakan organisasi. 

Urwah membaca kebaikan Muhammad dan loyalitas yang luar biasa dari para pengikutnya, dan ini 

membuat Urwah menyarankan kepada Quraisy untuk menerima tawaran Nabi Muhammad agar 

mengizinkannya untuk masuk untuk berhaji.  

Proses investigasi oleh Quraisy tidak bisa menemukan kelemahan dan muslihat Nabi 

Muhammad. Dengan berbagai peristiwa yang dialami Quraisy dan rombongan Nabi pada saat itu, 

tidak ada alasan apapun yang menunjukkan bahwa Nabi memiliki kepentingan perang (militer), 

atau agenda lain seperti misalnya kepentingan berdakwah dan merekrut orang-orang Mekah untuk 

ikut kepadanya (bersekutu dengan Nabi). Menolak rombongan haji tersebut tidak memiliki dasar 

yang kuat, juga melanggar aturan haji atau ziarah di Ka’bah sebagaimana kultur dan tradisi 

masyarakat Arab yang berlaku. Jika kemudian Quraisy masih mau melarang Nabi berhaji, maka 

Quraisy tentu kehilangan legitimasi dan dukungan dari masyarakat Arab kebanyakan dan ini 

berbahaya bagi posisi kaum Quraisy. 

Di sisi lain, ketika utusan Nabi Muhammad yang kedua, yakni Usman bin Affan berdebat lama 

dengan kaum Quraisy, kaum muslimin sudah sangat gelisah sehingga terdengar isu bahwa Usman 

bin Affan telah dibunuh oleh kaum Quraisy. Menghadapi kondisi yang meresahkan tersebut, Nabi 

mengajak kaum muslimin untuk berikrar, yang kemudian dikenal dengan ikrar Ridwan. Mereka 

saling meletakkan tangan diatas empu pedang masing-masing, suatu tanda mengancam, 

kekerasan dan kemarahan. Mereka bersumpah untuk tidak akan meninggalkan tempat itu sebelum 

menghadapi kaum Quraisy, walau nyawa taruhannya. Semangat mereka membara. Namun 

kemudian ternyata Usman kembali kepada mereka. Fungsi ikrar ini ada tiga, yakni: (a) ke dalam 

kaum muslimin, memberikan semangat dan komitmen menghadapi apapun serta memperkuat 

ikatan emosional mereka; (b) kepada Quraisy, menjatuhkan mental Quraisy untuk berniat berperang 

dan mencegah Nabi masuk ke Mekah; (c) kepada orang-orang Arab yang terlibat saat itu, 

melahirkan dukungan dan opini positif kepada Nabi dan kaum muslimin. 

Sehingga dilema besar yang dihadapi Quraisy atas dinamika tersebut yakni: (1) Jika menolak 

kehadiran rombongan haji, itu akan menjatuhkan legitimasi Quraisy atas Ka’bah dan Mekah. 

Pengaruh Quraisy akan pudar, dan Nabi akan mendapatkan dukungan yang amat besar dari orang-

orang Arab kebanyakan; (2) Jika menolak dan menyerang dengan kekerasan, maka itu akan 

 
29 Lings, Muhammad: Kisah Hidup, 472-474. 



Analisis Pengambilan Keputusan Perjanjian Hudaibiyah  
Dengan Model Bounded Rationality 

Volume 3 Nomor 1 - 2025    |    179 

menjadi kejahatan terbesar suku Quraisy terhadap masyarakat Arab keseluruhan. Masyarakat Arab 

akan mudah bersatu untuk menyerang & menghancurkan Quraisy; (3) Jika menerima kehadiran 

rombongan haji, Quraisy takut orang Mekah banyak yang bergabung dengan Nabi, serta persepsi 

orang Arab bahwa Quraisy bisa dikalahkan oleh Nabi dengan tekanan tertentu. Inipun akan 

menurunkan pengaruh Quraisy dihadapan masyarakat Mekah. 

 

Negosiasi dan Keputusan Perjanjian Hudaibiyah 
Situasi dilema yang dihadapi oleh Quraisy cukup menekan Quraisy, melemahkan kemauan 

Quraisy dan para pendukungnya untuk selalu memerangi Nabi Muhammad dan kaum muslimin. Hal 

tersebut membawa mereka untuk mempertimbangkan bahwa pilihan yang rasional bagi mereka 

adalah berdamai dengan Nabi atau melakukan genjatan senjata, dengan tetap menjaga wibawa 

Quraisy dihadapan masyarakat Arab secara keseluruhan. Hasilnya adalah Quraisy dan Nabi harus 

duduk bersama untuk bernegosiasi, berunding dan memutuskan pemecahan bersama agar satu 

sama lain bisa mencapai tujuan masing-masing. 

Dari titik inilah Quraisy mengutus Suhail bin Amr untuk berunding. Suhail adalah salah satu 

pemuka Quraisy selain Abu Sufyan. Mereka berpesan: “Datangilah Muhammad dan adakan 
persetujuan dengan dia.  Dalam persetujuan itu untuk tahun ini ia harus pulang. Jangan sampai ada  
kalangan  Arab  mengatakan,  bahwa  dia  telah   berhasil memasuki tempat ini dengan kekerasan.”30 

 Setelah Suhail bertemu dengan Nabi, mereka berdebat cukup panjang. Berbagai syarat dan 

ketentuan cukup ketat, karena sama-sama ingin mencapai hasil. Sesekali mendengar perdebatan 

itu, kaum muslimin sebenarnya merasa kurang pas dengan hasil yang diputuskan. Bertindak 

sebagai penulis perjanjian adalah Ali bin Abi Thalib. Berikut isi pokok perjanjian tersebut: (1) 

Genjatan senjata selama sepuluh tahun;  (2) Orang Mekah yang menyeberang ke Madinah tanpa 

seizin walinya harus dikembalikan ke Mekah; (3) Sebaliknya, pengikut Muhammad yang 

menyeberang ke Mekah tidak akan dikembalikan; (4) Siapa saja boleh bersekutu kepada 

Muhammad atau Quraisy;  (5) Tahun ini Muhammad tidak boleh memasuki Mekah;  (6) Baru tahun 

depan Muhammad dan pengikutnya boleh memasuki Mekah, sementara Quraisy keluar dari Mekah. 

Namun Muhammad dan sahabat-sahabatnya hanya boleh tinggal tiga hari saja di Mekah, serta 

senjata yang dapat mereka bawa hanya pedang tersarung. 

Secara isi dan proses penulisan perjanjian ini cukup memicu keresahan dan ketidaksetujuan  

kaum muslimin. Dari sisi proses misalnya, Suhail tidak mau ditulis bahwa Muhammad Rasul Allah, 

ataupun menyebut sifat Allah yang Ar-Rahmah dan Ar-Rahim. Bagi Ali bin Abi Thalib, ini cukup 

substansial. Namun Nabi mengelak pendapat Ali, dan menghapus sendiri kata-kata yang dituliskan 

Ali.  

 

Implementasi Perjanjian Hudaibiyah 
Begitu  perjanjian  ini  ditandatangani, pihak Khuza'a segera bersekutu dengan Muhammad 

dan Banu Bakr bersekutu pula dengan Quraisy. Termasuk Abu Jandal bin Suhail  bin  'Amr  ingin 

ikut rombongan Nabi.  Tetapi  Suhail  sendiri  melihat  anaknya demikian, langsung dipukul  

mukanya. Dalam pada itu Abu Jandal sendiri berteriak sekuat-kuatnya:”Saudara-saudara   
Muslimin.  Saya  akan  dikembalikan  kepada orang-orang musyrik yang akan menyiksa saya karena 
agama  saya ini?!” Dengan kejadian itu, kaum muslimin makin emosi dan makin tidak senang 

dengan perjanjian itu. Muhammad hanya menanggapi Abu Jandal dengan kalimat:”Abu Jandal, 

 
30 Haekal, Sejarah Hidup Muhammad, 409. 



Ahmad Rido’i 

180    |  TANZHIM: Jurnal Dakwah Terprogram 

tabahkan hatimu. Semoga Allah membuat engkau  dan orang-orang  Islam  yang  ditindas bersama 
kau merupakan suatu jalan keluar. Kita  sudah  menandatangani  persetujuan  dengan golongan  
itu,  dan  ini  sudah kita berikan kepada mereka dan merekapun sudah  pula  memberikan  kepada  
kita,  dengan  nama Allah. Kita tidak akan mengkhianati mereka.”31  

Tidak adanya penyesalan pada diri Nabi atas perjanjian tersebut, walaupun fakta-fakta pada 

saat itu menunjukkan seolah-olah kaum muslimin mendapatkan kerugian yang berat. Bandingkan 

dengan keputusan Nabi yang memberikan pengampunan dan membebaskan tawanan Perang Badr. 

Dalam kasus tersebut, Nabi kemudian menyesal dan menangis terisak-isak karena ijtihadnya yang 

keliru.32 Dalam perjanjian ini, berbeda dengan kebanyakan sahabat pada saat itu memandang lebih 

baik berperang daripada menerima perjanjian tersebut. Saking tidak senangnya sampai-sampai 

Umar bin Khattab meragukan kenabian Muhammad. Umar berpendapat, kaum muslimin sangat 

siap dan mampu menghadapi orang-orang Quraisy. Pilihan perjanjian tersebut selain merendahkan 

Islam, tidak bisa melindungi kaum muslimin juga bisa melemahkan mental kaum muslimin. 

Terhadap protes Umar itu Nabi hanya menjawab: “Saya   hamba   Allah  dan  RasulNya.  Saya  takkan  
melanggar perintah-Nya, dan Dia tidak akan menyesatkan saya”.33 Tidak hanya itu, sebagian kaum 

muslimin ada yang ragu-ragu untuk mencukur rambut atas perintah Nabi sebagai ritual tanda 

menjalankan umrah. Nabi sedikit terganggu dengan keadaan ini. Selama beberapa hari tinggal di 

Hudaibiyah, sebagian masih meragukan manfaat dan hikmah dari perjanjian ini. Jika bukan karena 

kemuliaan Nabi dan kecintaan sahabat terhadapnya tentu akan terjadi kericuhan yang 

mengkhawatirkan masa depan Islam. Namun kemudian Allah membenarkan keputusan Nabi dalam 

Perjanjian Hudaibiyah, Q.S. Al-Fath ayat 1-2, Allah menyampaikan bahwa Ia telah memberikan 

kemenangan yang nyata. Bandingkan dengan keputusan mengenai tawanan Perang Badr, Allah 

justru menegasi dalam Q.S. Al-Anfaal ayat 67, Allah menegur Nabi bahwa ia tidak patut memiliki 

tawanan sementara musuhnya belum bisa untuk dilumpuhkan.  

Memang secara rasional, tidak mungkin Quraisy menerima rombongan Nabi masuk ke 

Mekah dengan begitu saja tanpa adanya syarat dan ketentuan yang dianggap oleh Quraisy 

menguntungkan pihaknya. Dalam perspektif Bounded Rationality Model, memang Nabi tidak 

mengejar keputusan yang maximizing, karena itu sangat sulit kalau tidak mustahil, namun 

keputusan yang diambil setidaknya sudah satisficing. Tidak mungkin Nabi menerima Perjanjian 

Hudaibiyah jika perjanjian tersebut lebih banyak mudharatnya terhadap Islam dan kaum muslimin 

secara keseluruhan.  

 

Evaluasi dan Penyesuaian Perjanjian Hudaibiyah 
 Setelah sekian lama (± 16 tahun) Quraisy menjadi musuh yang pertama dan utama dalam 

perjalanan karir dakwah Nabi, sekarang mereka mau duduk bersama untuk menghentikan 

pertikaian untuk sementara waktu. Selain itu, capaian dari perjanjian ini adalah bergabungnya 

sekutu baru disekitar Mekah, yakni Banu Khuza’ah. Ini tentu sangat menguntungkan kaum 

muslimin, karena mereka akan menjadi sekutu penting kaum muslimin dimana sebelumnya kaum 

muslimin belum memiliki sekutu disekitar Mekah. Dilihat dari dampak Perjanjian Hudaibiyah baik 

jangka pendek dan jangka panjang, maka bisa dinilai apakah hasilnya baik atau buruk bagi Islam 

dan kaum muslimin secara keseluruhan. Menurut penulis dampak dari perjanjian ini adalah sebagai 

berikut, pertama,  dampak Perjanjian Hudaibiyah dalam jangka pendek adalah: (a) Kaum muslimin 

 
31 Ibid, 411. 
32 Pradana Boy ZTF, “Fikih Jalan Tengah: Dialektika Hukum Islam dan Masalah-Masalah Masyarakat Modern” (Jakarta: PT 
Grafindo Media Pratama, 2008), 7. 
33 Haekal, Sejarah Hidup Muhammad, 410. 



Analisis Pengambilan Keputusan Perjanjian Hudaibiyah  
Dengan Model Bounded Rationality 

Volume 3 Nomor 1 - 2025    |    181 

tidak bisa masuk ke Mekah saat itu, walaupun bagi Nabi masih bisa menjalankan umrah tanpa 

memasuki Mekah, dan itu sudah dilakukan (negatif); (b) Tahun depan boleh masuk Mekah, tapi 

maksimal waktunya tiga hari (negatif); (c) Orang Quraisy yang menyeberang ke Madinah tanpa ijin 

wali  harus dikembalikan ke Mekah. Ini berarti tidak bisa melindungi orang Mekah yang masuk 

Islam (negatif). Kedua, dampak Perjanjian Hudaibiyah dalam jangka panjang-menengah: (a) Kaum 

muslimin bisa rehat perang dengan Quraisy, sehingga bisa menggunakan momen itu untuk 

konsentrasi penyebaran dakwah atau pembangunan masyarakat yang lainnya (positif); (b) Ke 

depan masih bisa umrah tanpa ancaman seperti sekarang, walaupun waktunya hanya singkat, tiga 

hari. Jika dilakukan dengan baik, ini bisa bermuatan dakwah dan penyebaran syiar juga (positif); 

(c) meningkatkan jumlah pengikut dan pasukan untuk menghadapi tantangan kedepan yang berat. 

Dengan dakwah yang baik, masyarakat akan mudah menerima ajaran Islam dan mengikuti program-

program pembangunan dalam Islam, termasuk dalam konteks menghadapi berbagai pihak yang 

ingin melemahkan atau menghancurkan Islam (positif); (d) Dakwah Islam dan tata kelola sosial 

masyarakat akan lebih ditata secara rapi dan matang, sesuai dengan nilai-nilai luhur Islam (positif). 

Dampak itu kemudian mudah terlihat ketika dihubungkan dengan strategi dakwah lainnya. 

Itulah mengapa, kurang dari dua bulan setelah perjanjian ini dilakukan, Nabi secara berurutan 

langsung mengirimkan surat kepada raja-raja Arab, raja Persia dan raja Romawi, sekaligus 

kemudian menyerbu kaum Yahudi yang ada di Khaibar, karena cukup mengancam eksistensi 

negara Madinah. Dalam dua tahun sangat terlihat efek dari Hudaibiyah. Ketika di Hudaibiyah jumlah 

gabungan pengikut Nabi sebesar 1400 orang, namun ketika peristiwa ‘Fathu Mekah’, pasukan Nabi 

mencapai sepuluh ribu orang, belum pengikut yang lain yang tidak dilibatkan. Sehingga efek dari 

Perjanjian Hudaibiyah amat luar biasa. 

Perlu diingat juga ketika kaum wanita yang masuk Islam dan lari ke Madinah, masih 

dilindungi oleh Islam. Waktu itu Um Kulsum binti Uqbah keluar dari Mekah, saudaranya Umarah dan 

Walid yang kemudian menyusul, menuntut Nabi agar ia dikembalikan sesuai dengan Perjanjian 

Hudaibiyah. Nabi menolaknya, karena menurut hukum Perjanjian Hudaibiyah itu perempuan tidak 

termasuk dalam perjanjian tersebut. Sehingga Islam tetap memberikan perlindungan sejauh tidak 

melanggar isi perjanjian itu. Pada saat itu firman Allah turun:“Hai orang-orang yang beriman, 
apabila datang berhijrah kepadamu perempuan-perempuan yang beriman, maka hendaklah kamu 
uji (keimanan) mereka. Allah lebih mengetahui tentang keimanan mereka; maka jika kamu telah 
mengetahui bahwa mereka (benar-benar) beriman maka janganlah kamu kembalikan mereka 
kepada (suami-suami mereka) orang-orang kafir. Mereka tiada halal bagi orang-orang kafir itu dan 
orang-orang kafir itu tiada halal pula bagi mereka. Dan berikanlah kepada (suami-suami) mereka, 
mahar yang telah mereka bayar. Dan tiada dosa atasmu mengawini mereka apabila kamu bayar 
kepada mereka maharnya. Dan janganlah kamu tetap berpegang pada tali (perkawinan) dengan 
perempuan-perempuan kafir; dan hendaklah kamu minta mahar yang telah kamu bayar; dan 
hendaklah mereka meminta mahar yang telah mereka bayar. Demikianlah hukum Allah yang 
ditetapkan-Nya di antara kamu. Dan Allah Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana.” (Al-Qur’an, al-

Mumtahanah: 10). 

Belum lagi cerita Abu Basir yang akhirnya menyebabkan Quraisy meminta Nabi menghapus 

poin ke-3 kesepakatan dan diganti dengan kesepakatan bahwa orang Mekah yang lari ke Madinah, 

harus ditampung di Madinah. Hal ini terjadi karena Abu Basir dan kelompok pengikutnya setelah 

lari dari  Mekah, melarikan diri ketempat lain (tidak berlindung di Madinah) dan justru membuat 

perlawanan terhadap orang-orang Mekah dengan jalan mengganggu dan merampas perdagangan 

orang-orang Quraisy. Disini kaum Quraisy berinisiatif melakukan penyesuaian terhadap perjanjian 

tersebut.  



Ahmad Rido’i 

182    |  TANZHIM: Jurnal Dakwah Terprogram 

Sedangkan terkait peristiwa ‘Fathu Mekah’ adalah konsekwensi dari tindakan kaum Quraisy 

yang melakukan pelanggaran atas Perjanjian Hudaibiyah, yakni ketika Banu ad-Dil sebagai bagian 

Banu Bakr bin Abdu-Manaf yang besekutu dengan Quraisy, melakukan penyerangan terhadap Banu 

Khuza’ah yang notabene bersekutu dengan Nabi Muhammad, dibawah pengaruh dan bantuan 

senjata dari pemimpin Quraisy, diantaranya Ikrimah bin Abi Jahl. Hal ini tentu melanggar genjatan 

senjata, dan kebebasan ataupun perlindungan persekutuan yang telah ditetapkan sebelumnya. 

Tentu saja atas penyerangan ini pihak Khuza’ah meminta bantuan kepada Nabi Muhammad. 

Sehingga Perjanjian Hudaibiyah memberikan landasan hukum bagi Nabi Muhammad untuk 

memberikan sangsi pada kaum Quraisy Mekah atas pelanggaran yang telah dilakukannya. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Skema-2: Bounded Rationality Nabi Muhammad dalam Perjanjian Hudaibiyah 

 

KONTEKS MASALAH: 

Dinamika konflik & perang sebelumnya 

 Potensi konflik dengan Quraisy kedepan 

 Potensi konflik dengan non-Quraisy (munafik, yahudi, Romawi) kedepan 

Misi mendakwahkan Islam pada masyarakat yang lebih luas. 
 

 

 
Waktu terbatas    Informasi terbatas    Daya pikir 

 
IDENTIFIKASI MASALAH: 

Bagaimana  menghentikan  konflik dengan Quraisy 
sehingga memberi ruang  ibadah dan dakwah secara damai 

 

PENCARIAN ALTERNATIF: 

Mengabaikan Quraisy, mendakwahi raja-raja Arab 

Menyerang kaum Yahudi, sekutu Quraisy dalam perang Ahzab 

 Istirahat konflik fisik, fokus dakwah 

Menaklukkan Quraisy secara fisik 

Menaklukkan hati kaum Quraisy 

Umrah damai & pembukaan jalan diplomasi 

 

KEPUTUSAN SATISFICING: 

 Memilih umrah damai walaupun penuh resiko 

 Membuka jalan diplomasi – genjatan senjata 
 

 

                                        IMPLEMENTASI: 

Rombongan umrah/haji 

 Bernegosiasi; menyetujui perjanjian hudaibiyah meski tampak kalah 

Konsisten dengan perjanjian 

 

EVALUASI DAN PENYESUAIAN: 

Dampak jangka pendek terlihat rugi 

Dampak jangka menengah-panjang:  
menghasilkan kekuatan dakwah dan diplomasi 

Memberikan sangsi pada Quraisy atas pelanggarannya 



Analisis Pengambilan Keputusan Perjanjian Hudaibiyah  
Dengan Model Bounded Rationality 

Volume 3 Nomor 1 - 2025    |    183 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Skema-3: Bounded Rationality Kaum Quraisy dalam Perjanjian Hudaibiyah 

 

 

Simpulan 
Dari analisis pengambilan keputusan berdasarkan model bounded rationality, terlihat bahwa 

Nabi Muhammad menggunakan daya pikir yang lebih matang semenjak awal, dengan informasi 

dan waktu yang terbatas pula, Nabi bisa menimbang berbagai alternatif untuk menghasilkan 

keputusan yang satisficing ditengah situasi kegentingan menjelang Perjanjian Hudaibiyah. 

Semenjak awal Nabi Muhammad penuh kepercayaan diri dan teguh dengan pengambilan 

keputusannya. Berbanding terbalik dengan pengambilang keputusan yang dilakukan oleh Quraisy, 

KONTEKS MASALAH: 

Dinamika konflik & perang sebelumnya 

Kedatangan rombongan haji & ketidakpastian niat nabi 

 Tekanan diinternal kaum Quraisy 

Ancaman kehilangan legitimasi atas Ka’bah & jatuhnya wibawa Quraisy 
 

 

 
Waktu terbatas    Informasi terbatas    Daya pikir 

 
                            IDENTIFIKASI MASALAH: 
Bagaimana  mencegah rombongan nabi memasuki Makkah 

tanpa kehilangan wibawa politik dan agama? 

 

                          PENCARIAN ALTERNATIF: 

 Menolak kehadiran rombongan haji nabi  

 Menyerang rombongan haji  nabi   

 Menerima & membiarkan  rombongan masuk Makkah/Ka’bah 

 Bernegosiasi dengan tuntutan yang keras 

 

                                      KEPUTUSAN SATISFICING: 

 Memilih negosiasi, menerima genjatan senjata dengan syarat yang berat: 
     Tunda umrah; tolak gelar “Rasulullah”; pengembalian pelarian, dan sebagainya 

 

                               IMPLEMENTASI: 

 Delegasi Suhail bernegosiasi; menandatangani perjanjian 

 Quraisy terlihat menang secara simbolik 

 

                                 EVALUASI DAN PENYESUAIAN: 

Dampak jangka pendek legitimasi & wibawa terjaga 

Dampak jangka menengah-panjang:  
Pengaruh Quraisy melemah, legitimasi Islam meningkat. 

 Tidak konsisten, meminta perubahan poin perjanjian 

Melakukan pelanggaran genjatan senjata & perlindungan atas sekutu 



Ahmad Rido’i 

184    |  TANZHIM: Jurnal Dakwah Terprogram 

dimana dengan rasionalitas yang lebih terbatas, kaum Quraisy lebih gamang, mempersoalkan hal-

hal yang kurang substansial dalam proses mengambil keputusan dan mensepakati poin-poin 

perjanjian. Dalam fase evaluasi dan penyesuaian terlihat lebih mencolok, dimana Nabi Muhammad 

konsisten dan mendapatkan keuntungan jangka panjang dari perjanjian tersebut, sementara kaum 

Quraisy tidak konsisten dengan perjanjian tersebut, meminta melakukan perubahan atas isi 

perjanjian tersebut, akibat dampak negatif jangka panjang yang mereka hadapi, bahkan mereka 

melakukan pelanggaran perjanjian yang malah berdampak buruk bagi posisi kaum Quraisy, karena 

mendapatkan sangsi dari Nabi Muhammad.      

Implikasi dari temuan ini, khususnya bagi organisasi dakwah adalah bahwa pengambilan 

keputusan untuk keberlangsungan dan masa depan organisasi dakwah sepatutnya 

mempertimbangkannya secara strategis dan matang, berdasarkan pengenalan kondisi diri, 

kompetitor/pesaing serta lingkungan yang ada. Dalam pengambilan keputusan, manajer dakwah 

selalu dihadapkan waktu dan informasi yang terbatas, juga akan dihadapkan dengan berbagai 

kemungkinan dan resiko, namun tetap harus selalu mengoptimalkan daya pikir semenjak dini, 

selalu memperhatikan, merencanakan dan mempersiapkan segala sesuatunya bagi pemecahan 

masalah keumatan. Dengan sikap mental tersebut, akan memberikan keunggulan strategis dalam 

pengambilan keputusan. Bahwa setiap keputusan yang diambil, akan selalu ada resiko, kelemahan 

dan kerugian yang akan dialami oleh organisasi ataupun SDM organisasi, namun dengan 

menimbang dengan baik dan matang, kita bisa meyakini bahwa hasil dan dampak dari keputusan 

yang diambil jauh lebih besar mashlahatnya ketimbang kerugian yang ditimbulkan, bagi masa 

depan organisasi dan penyebaran ajaran Islam ditengah-tengah masyarakat. 

 

       

 

  

Bilbiliografi 
Abazhah, Nizar, Dr., Perang Muhammad: Kisah Perjuangan dan Pertempuran Rasulullah, terj. Asy’ari 

Khatib. Jakarta, ZAMAN, 2013. 

Al-Kandahlawy, Syaikh Muhammad Yusuf, Sirah Sahabat: Keteladanan Orang-orang di Sekitar Nabi, 

terj. Kathur Suhardi. Jakarta, Pustaka Al-Kautsar, 2008. 

Al-Wadi’i, Syaikh Muqbil bin Hadi, Shahih Asbabun Nuzul: Seleksi Hadist-Hadist Shahih Sebab 

Turunnya Ayat-Ayat Al-Al-Qur’an, terj.Imanuddin Kamil, Lc. Jakarta, Pustaka As-Sunnah, 

2012. 

Ash Shabuniy, Muhammad Ali, KeNabian dan Para Nabi, terj. Arifin Jamian Maun. Surabaya,  PT 

Bina Ilmu, 1993. 

Difinubun, Rafli, PERJANJIAN HUDAIBIYAH: Suatu Analisis Historis Tentang Penyebaran Agama 

Islam di Jazirah Arab, UIN ALAUDDIN MAKASSAR, 2018. 

Donner, Fred M., Muhammad and the Believers: At the Origins of Islam, Cambridge, MA , The 

Belknap Press of Harvard University Press, 2010. 

Haekal, Muhammad Husain, Sejarah Hidup Muhammad, terj. Ali Audah. Jakarta, Pustaka Litera 

AntarNusa, 2010. 

Hodgson, Marshall G.S., The Venture of Islam: Iman dan Sejarah dalam Peradaban Dunia, terj. 

Mulyadhi Kartanegara. Jakarta, Paramadina, Agustus 2002. 

Iskandar, Amin, Hikmah Dibalik Perjanjian Hudaibiyah, Studi Hadis Nusantara, Vol 1, Juni 2019.  



Analisis Pengambilan Keputusan Perjanjian Hudaibiyah  
Dengan Model Bounded Rationality 

Volume 3 Nomor 1 - 2025    |    185 

Karim, Khalil Abdul, Hegemoni Quraisy: Agama, Budaya, Kekuasaan, terj. M.Faisol Fatawi. 

Yogyakarta, LKiS Yogyakarta, 2002. 

Khaliq, Farid Abdul, Fikih Politik Islam, terj. Faturrahman A. Hamid, Lc. Jakarta, AMZAH, 2005. 

Lapidus, Ira. M., Sejarah Sosial Ummat Islam: Bagian kesatu dan dua, terj. Ghufron A. Mas’adi. 

Jakarta, PT RajaGrafindo Persada, 1999. 

Liliweri, Alo, Komunikasi Serba Ada Serba Makna. Jakarta, Kencana Prenada Media Group, 2011. 

Lings, Martin, Muhammad: Kisah Hidup Nabi Berdasarkan Sumber Klasik, terj. Qamaruddin SF, 

Jakarta, PT Serambi Ilmu Semesta, 2012. 

Petrina, Stephen, Methods of Analysis Historical Case Study, The University of British Columbia, 

2020. 

Rahman, Afzalur, Nabi Muhammad Sebagai Seorang Pemimpin Militer, terj. Anas Sidik. Jakarta, 

AMZAH, Juli 2006. 

Shihab, M. Quraish, Haji Bersama M. Quraish Shihab: Panduan Praktis Menuju Haji Mabrur. 

Bandung, MIZAN, 1998. 

Simon, Herbert A., Bounded Rationality in Social Science: Today and Tomorrow, Mind & Society, 1, 

2000, Vol. 1, pp. 25-39. 

Tarumingkeng, Rudy C, https://rudyct.com/ab/Konsep.Bounded.Rationality.pdf, diakses pada 20 

Juni 2025. 

Wheeler, Gregory, Bounded Rationality, https://plato.stanford.edu/entries/bounded-rationality/, 

first published Fri Nov 30, 2018; substantive revision Fri Dec 13, 2024. 

ZTF, Pradana Boy, Fikih Jalan Tengah: Dialektika Hukum Islam dan Masalah-Masalah Masyarakat 

Modern. Jakarta, Penerbit Hamdalah (PT Grafindo Media Pratama), 2008. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Ahmad Rido’i 

186    |  TANZHIM: Jurnal Dakwah Terprogram 

 

 

 

 

 

 

 

 


