
 
 
 

Volume 3 Nomor 2 - 2025    |    185 

Website https://tanzim.stidalhadid.ac.id 
ISSN ONLINE: 2987-9205  ISSN CETAK: 2988-067X 
Volume 3 Nomor 2 (Juli), 2025 
DOI: 10.55372/tanzhim.v3i2.45 

Article Licensed Under  
Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 
International   

 

REKONTEKSTUALISASI KONSEP SPORTIVITAS 

DALAM KOMPETISI DAKWAH 
 

Dhanny Wahyudiyanto  
STID Al-Hadid, Surabaya  

dhannywahyudiyanto@stidalhadid.ac.id      

 

 

 
Abstrak: Dakwah yang dilakukan oleh umat Islam dari berbagai kalangan tidak bisa lepas 
dari kompetisi. Beberapa praktik kompetisi dakwah yang terjadi cenderung menggunakan 
segala cara yang justru merendahkan muruah dakwah Islam. Perintah berlomba-lomba pada 
kebaikan disebutkan dengan jelas di Al-Quran. Namun Allah SWT menghendaki kompetisi 
yang dilakukan tidak dengan segala cara. Tulisan ini merupakan penelitian kualitatif 
konseptual yang bertujuan untuk mengadaptasikan konsep sportivitas yang lahir pada 
konteks kompetisi olahraga, ke dalam konteks persaingan dakwah. Tulisan ini menghasilkan 
format kompetisi dakwah yang menjunjung tinggi sportivitas, dengan mencakup unsur 
ketaatan terhadap aturan, kesetaraan antarsubjek dakwah, penghormatan terhadap para 
stakeholder, semangat mengungguli antarsubjek dakwah serta keseimbangan antarunsur. 
Kompetisi dakwah yang sportif ini dapat menstimulasi pengembangan penyebaran ajaran 
Islam yang rahmatan lil alamin secara eksponensial di masyarakat. 
Kata Kunci: Dakwah, Kompetisi, Sportivitas 
 
 
Abstract: RECONTEXTUALIZING THE CONCEPT OF SPORTSMANSHIP IN DA'WAH 
COMPETITION. Da'wah activities conducted by Muslim communities across diverse 
backgrounds are inherently intertwined with elements of competition. However, some 
contemporary manifestations of da'wah competition tend to adopt unethical means, thereby 
diminishing the moral authority and dignity of Islamic propagation. While the Qur’an explicitly 
encourages competition in virtuous deeds, it concurrently emphasizes that such competition 
must remain within the ethical and legal boundaries prescribed by Islamic teachings. This 
study employs a conceptual qualitative approach to explore the adaptation of the principle 
of sportsmanship—traditionally associated with athletic contests—into the context of da'wah 
rivalry. The paper proposes a normative framework for ethical da'wah competition, 
characterized by adherence to established rules, equality among da'wah actors, respect for 
all stakeholders, a constructive drive for excellence, and the maintenance of systemic 
balance. It argues that a sportspersonlike model of da'wah competition can foster a more 
dynamic and exponential dissemination of Islamic teachings as a universal mercy (rahmatan 
lil ‘alamin) within contemporary society. 
Keywords: Da’wah, Competition, Sportsmanship 
 
 
 

Pendahuluan 
Dakwah dianggap memiliki prospek keakhiratan yang begitu besar. Hal ini mendorong 

banyak pihak untuk ikut berperan serta di dalamnya. Beberapa ulama menetapkan hukum dakwah 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
mailto:dhannywahyudiyanto@stidalhadid.ac.id


Dhanny Wahyudiyanto 

186    |  TANZHIM: Jurnal Dakwah Terprogram 

adalah fardu kifayah, namun ada juga menetapkan hukumnya fardu ain.1 Ada yang berdakwah 

secara personal, ada pula yang berkelompok membentuk berbagai komunitas organisasi. 

Organisasi yang dibentuk tersebut dipandang dapat lebih memudahkan proses dakwah di 

masyarakat. Masing-masing pelaku dakwah tersebut sedikit banyak memiliki konsep pemikiran 

yang berbeda satu sama lain, khususnya pada hal-hal yang bersifat non-prinsip (furu’iyah).2 Meski 

ranah pandangan tersebut dianggap non-prinsip, namun masing-masing mengklaim bahwa dirinya 

paling benar. Saat mereka membidik pasar yang sama untuk didakwahi, maka terjadilah kontestasi 

secara alamiah di antara mereka. Kontestasi ini tidak hanya terjadi pada proses dakwah yang 

bersifat konvensional (berbentuk tablig atau taklim di masjid, wilayah pemukiman, sekolah, atau 

kampus) melainkan juga pada proses dakwah yang memanfaatkan media-media tertentu seperti 

radio,3 media sosial, website maupun aplikasi berbasis android.4 Mereka yang berbeda-beda 

tersebut terlibat dalam persaingan pengaruh untuk mendapatkan kepercayaan dari pasar dakwah.5 

Sebagaimana yang terjadi pada subjek-subjek dakwah di lingkungan dakwah sekolah,6 dakwah 

kampus,7 maupun masyarakat luas yang menjadi sasaran mad’u mereka.8 

Allah memerintahkan manusia untuk berlomba-lomba dalam kebaikan. Sebagaimana dalam 

Al-Quran surat Al-Baqarah ayat 148, Allah menyampaikan “Dan bagi tiap-tiap umat ada kiblatnya 

(sendiri) yang ia menghadap kepadanya. Maka berlomba-lombalah (dalam membuat) kebaikan”. 

Selain itu Allah juga berfirman pada surat Al-Ma’idah ayat 48 yang sebagiannya menyebutkan 

“Sekiranya Allah menghendaki, niscaya kamu dijadikan-Nya satu umat (saja), tetapi Allah hendak 

menguji kamu terhadap pemberian-Nya kepadamu, maka berlomba-lombalah berbuat kebajikan”. 

Perintah untuk melakukan fastabiqul khairat ini secara tidak langsung memberikan dorongan 

kepada para pelaku dakwah agar masing-masingnya berkompetisi satu sama lain. Masing-masing 

pelaku dakwah tertuntut untuk berusaha menjalankan aktivitas dakwah yang terbaiknya demi 

mengembangkan dan menyebarluaskan ajaran Islam di masyarakat menurut pandangannya 

masing-masing. Mereka sama-sama memasarkan nilai-nilai dakwah, konsep pemikiran, bahkan 

 
1 Desi Syafriani, “Hukum Dakwah dalam Al-Qur’an dan Hadis,” Fuaduna: Jurnal Kajian Keagamaan dan Kemasyarakatan 1, 
no. 1 (2017): 26, https://doi.org/10.30983/fuaduna.v1i1.439. 
2 M.Yusuf, “Dakwah Khilafiyah,” Jurnal Al-Bayan: Media Kajian dan Pengembangan Ilmu Dakwah 21, no. 2 (2015): 45, 
http://dx.doi.org/10.22373/albayan.v21i32.423. 
3 Tasman Rozalia, “Radio Rodja: Kontestasi Ideologi Salafi di Ranah Siaran,” Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah dan 
Kemasyarakatan 22, no. 2 (2018): 152, https://doi.org/10.15408/dakwahv22i1.12066; Rifqi Muhammad Fatkhi, Islamisme 
di Balik Layar dan Kontestasi Dakwah di Udara Yogyakarta (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2015), 19, 
http://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/28134; Din Wahid dan Jamhari Makruf, Suara Salafisme: Radio 
Dakwah di Indonesia, Pertama (Kencana, 2017), 2–5. 
4 Asna Istya Marwantika dan Evi Novitasari, “Dai Akademisi dalam  Kontestasi  Dakwah Digital: Analisis Media Siber Channel 
YouTube Transformasi Iswahyudi,” At Tabsyir: Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam 8, no. 1 (2021): 95–96, 
http://dx.doi.org/10.21043/at-tabsyir.v8i1.9364. 
5 Irzum Farihah, “Media Dakwah Pop,” At-Tabsyir: Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam 1, no. 2 (2013): 35, 
http://dx.doi.org/10.21043/at-tabsyir.v1i2.432. 
6 Abdul Munip, “Menangkal Radikalisme Agama di Sekolah,” Jurnal Pendidikan Islam 1, no. 2 (2012): 167, 
https://doi.org/10.14421/jpi.2012.12.159-181. 
7 Yopinovali Fhreastama S dkk., “Kontestasi Organisasi Mahasiswa Ekstra Kampus Di Lembaga Dakwah Kampus 
Universitas Brawijaya,” Jurnal Kajian Ruang Sosial-Budaya 2, no. 2 (2018): 70–91; Anggalih Bayu Muh. Kamim dkk., 
“Kontestasi Di Arena Dakwah Kampus: Studi Atas Strategi Aktivis Dakwah Fakultas Dan Kampus Untuk Memobilisasi 
Sumber Daya Dakwah Di Universitas Gadjah Mada,” Hikmatuna: Journal for Integrative Islamic Studies 4, no. 2 (2018): 183–
203, https://doi.org/10.28918/hikmatuna.v4i2.1308; Hendra Try Ardianto, “Aktivis Dakwah di Tengah Percaturan Politik 
Kampus: Dinamika Gerakan Keislaman di Universitas Diponegoro,” JIIP: Jurnal Ilmiah Ilmu Pemerintahan 6, no. 1 (2021): 
86–104, https://doi.org/10.14710/jiip.v6i1.10075. 
8 Achmad Fairozi dan Sulistya Ayu A, “Digitalisasi Dakwah: Upaya Meningkatkan Daya Saing Islam Ramah di Era Pandemi,” 
Jurnal Bimas Islam 13, no. 2 (2020): 311–12; Abdul Munip, “Menangkal Radikalisme Agama di Sekolah,” 168–74. 



Rekontekstualisasi Konsep Sportivitas dalam Kompetisi Dakwah 

Volume 3 Nomor 1 - 2025    |    187 

ideologi,9 sehingga terjadilah pertarungan atau kompetisi untuk memperebutkan pasar dawah yang 

mereka target. 

Praktik persaingan antar subjek dakwah yang terjadi di lapangan tidak selalu bernilai positif. 

Beberapa upaya yang dimaksudkan untuk mencapai keunggulan dalam proses dakwah di 

masyarakat justru bernilai negatif. Kontestasi antarpihak yang memiliki perbedaan latar pemikiran 

ini dalam praktiknya bahkan bisa menimbulkan konflik.10 Ada subjek dakwah yang menggunakan 

cara-cara fitnah, tuduhan negatif serta menjadikan subjek dakwah lain sebagai bahan olok-olokan 

dengan berbagai dalil pembenarannya.11 Ada juga yang berupaya melakukan infiltrasi terhadap 

kelompok lain yang berbeda secara latar pemikiran untuk mengambil alih dari dalam demi 

pengembangan diri mereka. Mereka yang menginfiltrasi ini menjalankan berbagai tindakan yang 

meresahkan bahkan melemahkan subjek dakwah yang menjadi inangnya.12 Di lain pihak, ada juga 

yang melakukan aksi-aksi penolakan, persekusi, hingga tindak kekerasan terhadap subjek dakwah 

lain yang dianggap berbeda atau bertentangan secara pemikiran.13  

Di luar fenomena tersebut, ada juga subjek dakwah yang berusaha memenangkan kontestasi 

dakwah melalui pos-pos strategis struktural yang dapat memudahkan proses dakwah di 

lingkungannya.14 Para subjek dakwah bisa mendapatkan kader dakwah lebih banyak ketika mereka 

menduduki struktur kepengurusan pos-pos strategis tersebut.15 Mereka melakukan penyesuaian-

penyesuaian tata kelola organisasi yang menjadi pos-pos strategis untuk semakin memudahkan 

proses dakwahnya.16 Namun penyesuaian-penyesuaian tersebut kadang dianggap berlebihan atau 

merugikan kepentingan pihak lain hingga akhirnya menimbulkan konflik.17 

Secara alamiah, kompetisi memang akan selalu terjadi antar para pelaku dakwah yang 

memiliki perbedaan latar pemikiran. Namun Islam mengajarkan kompetisi dalam kebaikan – 

termasuk dalam hal dakwah – tidak dengan segala cara. Hanya karena tujuan yang hendak dicapai 

adalah kebaikan, tidak lantas segala cara menjadi halal untuk digunakan. Islam menolak tegas 

falsafah Machiavelli yang menghalalkan segala cara dalam mencapai tujuan.18 Hal ini juga bisa 

dipahami dari esensi dakwah yang pada dasarnya merupakan seruan pada jalan kebaikan. Maka 

sudah tentu segala proses yang menyertainya juga harus dilakukan dengan cara-cara yang baik. 

Kompetisi yang terjadi sebenarnya secara alamiah menuntut masing-masing subjek dakwah 

untuk berinovasi dan berkreasi sedemikian rupa untuk menghasilkan produk-produk dakwah yang 

 
9 Fatahillah Aziz Samsudin, “Dinamika Dakwah di Indonesia Abad 21: Eranya Kolaborasi atau Kompetisi,” Jurnal MD 5, no. 
1 (2019): 87–97, https://doi.org/10.14421/jmd.2019.51-06. 
10 Ratna Juwita, Interaksi Sosial Antar Anggota Organisasi Ekstra Kampus (HMI dan PMII UIN Raden Intan Lampung), 
Skripsi (UIN Raden Intan Lampung, 2020), 29. 
11 Bimba Valid Fathony, “Resistensi Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama terhadap Gerakan Salafi-Wahabi,” CANONIA 
RELIGIA: Jurnal Studi Teks Agama dan Sosial 2, no. 2 (2025): 164, https://doi.org/0.30762/cr.v2i2.2942. 
12 Bimba Valid Fathony, “Resistensi Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama terhadap Gerakan Salafi-Wahabi,” 162. 
13 Saprillah dkk., “Kontestasi Keagamaan dalam Masyarakat Muslim Urban,” Al-Qalam 26, no. 1 (2020): 40–41, 
https://doi.org/10.31969/alq.v26i1.844. 
14 Anggalih Bayu Muh. Kamim dkk., “Kontestasi Di Arena Dakwah Kampus: Studi Atas Strategi Aktivis Dakwah Fakultas Dan 
Kampus Untuk Memobilisasi Sumber Daya Dakwah Di Universitas Gadjah Mada,” 197. 
15 Hendra Try Ardianto, “Aktivis Dakwah di Tengah Percaturan Politik Kampus: Dinamika Gerakan Keislaman di Universitas 
Diponegoro,” 94–96. 
16 Hendra Try Ardianto, “Aktivis Dakwah di Tengah Percaturan Politik Kampus: Dinamika Gerakan Keislaman di Universitas 
Diponegoro,” 96–98. 
17 Hendra Try Ardianto, “Aktivis Dakwah di Tengah Percaturan Politik Kampus: Dinamika Gerakan Keislaman di Universitas 
Diponegoro,” 99–100. 
18 Sigit Ridwan Abdullah, “Tujuan Negara dalam Islam Menurut Yusuf al-Qaradhawi,” Asy-Syari‘ah 19, no. 1 (2017): 28, 
https://doi.org/10.15575/as.v19i1.4134. 



Dhanny Wahyudiyanto 

188    |  TANZHIM: Jurnal Dakwah Terprogram 

terbaik, yang mampu meningkatkan kualitas iman dan takwa para mad’u, serta senantiasa dapat 

menjawab problematika umat. Hal ini dapat terjadi jika persaingan disikapi dengan cara-cara yang 

baik pula, bukan dengan segala cara. Segala cara yang dimaksudkan adalah tindakan menyertakan 

cara-cara apapun demi mencapai keunggulan dakwah, termasuk cara-cara yang menimbulkan 

kemudaratan bagi pihak-pihak lain bahkan menjatuhkan muruah dakwah Islam sendiri seperti yang 

disebutkan sebelumnya. 

Penggunaan segala cara dalam kompetisi dakwah juga akan merugikan pasar dakwah. 

Mad’u yang seharusnya berhak untuk menyeleksi dan memilih produk dakwah berkualitas terbaik, 

pada akhirnya hanya akan mendapatkan produk dakwah dari pemenang kontestasi yang segala 

cara, yang notabenenya belum tentu merupakan produk dakwah terbaik. Misalnya karena subjek-

subjek dakwah yang berupaya membuat produk dakwah yang terbaik mengalami persekusi. 

Dakwah yang diselenggarakan oleh kontestan-kontestan yang segala cara pada akhirnya juga 

hanya itu-itu saja dan begitu-begitu saja. Pengembangan sektor dakwah di masyarakat akan 

mengalami stagnasi, tidak ada kemajuan yang berarti. Hal ini juga yang akhirnya menjadi 

problematika internal dalam proses dakwah Islam itu sendiri.19 Di sisi lain, subjek-subjek dakwah 

yang dikalahkan oleh para kontestan yang segala cara bisa terbunuh karakternya. Karena pelaku 

kompetisi dakwah yang segala cara menyikapi persaingan secara emosional dengan berbagai 

tuduhan atau labeling negatif serta fitnah terhadap pihak lain yang dianggap berbeda secara 

pemikiran.20 Kehidupan sosial di internal umat Islam menjadi kurang harmonis karena setiap 

persaingan dalam proses dakwah bisa mengarah pada konflik yang bersifat destruktif. 

Persaingan dalam dakwah Islam tidak spesifik terjelaskan dalam Al-Qur’an. Allah SWT hanya 

menjelaskan tentang bagaimana proses dakwah yang baik, menghadapi masyarakat yang secara 

akidah belum bertauhid, termasuk ketika berhadapan dengan para ahli kitab. Seperti dalam Al-

Quran surat An-Nahl ayat 125 Allah memerintahkan “Serulah manusia kepada jalan Tuhanmu 

dengan hikmah dan pelajaran yang baik dan berdiskusilah dengan mereka dengan cara yang baik 

pula. Sesungguhnya Tuhanmu Dialah yang lebih mengetahui tentang siapa yang tersesat dari jalan-

Nya dan Dialah yang lebih mengetahui orang-orang yang mendapat petunjuk”. Allah juga 

menjelaskan bahwa dalam proses dakwah menyerukan ajaran Islam tidak diperkenankan dengan 

cara-cara yang memaksa, sebagaimana yang tertulis dalam Firman Allah pada Al-Quran surat Al-

Baqarah ayat 256.21 

Selama ini belum ada panduan operasional dalam menjalankan persaingan yang baik 

antarsubjek dakwah di masyarakat. Hal ini mengakibatkan subjek-subjek dakwah terjebak dalam 

kompetisi dakwah yang cenderung segala cara. Berdasarkan uraian sebelumnya, implikasi 

kompetisi dakwah yang segala cara ini justru bernilai negatif di masyarakat. 

Proses persaingan yang sehat sebenarnya telah dipraktikkan secara lebih operasional dalam 

dunia olahraga. Secara konsep, dikenal dengan istilah sportivitas. Secara kebahasaan, sportivitas 

berarti sikap adil maupun jujur terhadap lawan, sikap bersedia mengakui keunggulan baik yang 

berkaitan dengan kekuatan maupun kebenaran lawan atau kekalahan ataupun kesalahan sendiri.22 

 
19 Dahrun Sajadi, “Problematika Dakwah Kontemporer: Tinjauan Faktor Internal dan Eksternal,” Al-Risalah : Jurnal Studi 
Agama dan Pemikiran Islam 11, no. 2 (2020): 94–98, https://doi.org/10.34005/alrisalah.v11i2.821. 
20 M.Yusuf, “Dakwah Khilafiyah,” 45–46. 
21 Mastori dkk., “Konsep Kebebasan Beragama dan Implementasinya dalam Dakwah Islam (Tinjauan QS Al Baqarah 256),” 
El Madani: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam 3, no. 1 (2022): 53–71, https://doi.org/10.53678/c70t9x22. 
22 Sri Sudarsih, “Nilai Sportivitas dalam Perkembangan Kebudayaan Masyarakat Jepang,” Kiryoku: Jurnal Studi Kejepangan 
3, no. 2 (2019): 102, https://doi.org/10.14710/kiryoku.v3i2.100-106. 



Rekontekstualisasi Konsep Sportivitas dalam Kompetisi Dakwah 

Volume 3 Nomor 1 - 2025    |    189 

Sikap turunan dari nilai sportivitas ini dibutuhkan dalam konteks kompetisi, termasuk dalam 

kompetisi dakwah. Misalnya dengan bersikap adil, maka setiap pihak tidak dihalangi dalam 

menawarkan produk-produk dakwahnya kepada pasar dakwah. Kejujuran dalam menilai 

kekurangan diri dan ataupun pengakuan terhadap keunggulan kontestan dakwah yang 

diidentifikasi sebagai pesaing, juga berguna bagi subjek dakwah untuk melakukan perbaikan-

perbaikan diri, supaya kedepannya mampu menawarkan produk dakwah yang lebih berkualitas 

dalam menjawab kebutuhan mad’u, produk-produk dakwah yang lebih mampu menyelesaikan 

problematika pasar dakwah. 

Sejauh ini, artikel-artikel tentang konsep sportivitas masih banyak dibahas sebagai konsep 

filsafat moral pada ruang lingkup bidang olahraga. Seperti tulisan Sarwono yang menguraikan 

kaitan masalah filsafat olahraga dan pendidikan jasmani dengan tindakan penipuan dan tindakan 

sportivitas.23 Adapula tulisan Arifin yang berusaha menggambarkan proses internalisasi nilai 

sportivitas melalui pembelajaran pendidikan jasmani di sekolah tingkat dasar.24 Selain itu ada 

tulisan Aguss, dkk yang mendeskripsikan secara kuantitatif sikap sportivitas siswa SMA dalam 

berolahraga.25 Artikel lain yang membahas tentang sportivitas sebenarnya ada cukup banyak, 

seperti tulisan Keating,26 Arnold,27 Feezell,28 Beller dan Stoll,29 Papp dan Prisztoka,30 Rudd dan 

Stoll,31 Sessions,32 dan Abad.33 Masing-masing tulisan tersebut juga mendeksripsikan tentang 

sikap sportivitas sebagai filsafat moral dalam konteks olahraga. Termasuk juga buku yang dibuat 

oleh beberapa penulis dan disunting oleh Delaney yang membahas tentang sportivitas dari 

beberapa perspektif, namun tetap masih berkutat pada dunia olahraga.34 Ada juga buku yang ditulis 

oleh Clifford dan Feezell yang berisi tentang pelatihan karakter sportivitas dalam konteks 

olahraga.35 Di luar konteks olahraga, ada tulisan dari Bharvani dan Ocampo yang mencoba 

memahami hubungan secara kuantitatif antara sikap sportivitas dan politik organisasi, serta 

batasan ranah dari keduanya.36 Ada juga artikel yang ditulis Avramenko dan Bunting yang 

 
23 Sarwono, “Nilai: Penipuan, Sportivitas, dan Etika dalam Olahraga dan Pendidikan Jasmani,” Phederal: Physical Education, 
Health and Recreation Journal 9, no. 2 (2014): 1–20. 
24 Syamsul Arifin, “Internalisasi Nilai Sportivitas melalui Pembelajaran Pendidikan Jasmani di Sekolah Dasar,” Sosioreligi: 
Jurnal Kajian Pendidikan Umum 15, no. 2 (2017): 20–29, https://doi.org/10.17509/sosio%20religi.v15i2.8834. 
25 Rachmi Marsheilla Aguss dkk., “Perilaku Sportivitas dan Fairplay Olahraga,” Journal of Technology and Social for 
Community Service 3, no. 2 (2022): 204–8, https://doi.org/10.33365/jsstcs.v3i2.2033. 
26 James W Keating, “Sportsmanship as a Moral Category,” Ethics 75, no. 1 (1964): 25–35, https://doi.org/10.1086/291517. 
27 Peter J Arnold, “Three Approaches Toward an Understanding of Sportsmanship,” Journal of the Philosophy of Sport 10, 
no. 1 (1983): 61–70, https://doi.org/10.1080/00948705.1983.9714401. 
28 Randolph M Feezell, “Sportsmanship,” Journal of the Philosophy of Sport 13, no. 1 (1986): 1–13, 
https://doi.org/10.1080/00948705.1986.9714436. 
29 Jennifer M Beller dan Sharon Kay Stoll, “Sportsmanship: An Antiquated Concept?,” Journal of Physical Education, 
Recreation & Dance 64, no. 6 (1993): 74–79, http://dx.doi.org/10.1080/07303084.1993.10610009. 
30 Gabor Papp dan Gyongyver Prisztoka, “Sportsmanship as an Ethical Value,” International Review for the Sociology of 
Sport 30, no. 3–4 (1995): 375–88, https://doi.org/10.1177/101269029503000309. 
31 Andrew Rudd dan Sharon Kay Stoll, “Understanding Sportsmanship,” Journal of Physical Education, Recreation & Dance 
69, no. 9 (1998): 38–42, https://doi.org/10.1080/07303084.1998.10605629. 
32 William Lad Sessions, “Sportsmanship as Honor,” Journal of the Philosophy of Sport 31, no. 1 (2004): 47–59, 
https://doi.org/10.1080/00948705.2004.9714648. 
33 Diana Abad, “Sportsmanship,” Sport, Ethics and Philosophy 4, no. 1 (2010): 27–41, 
https://doi.org/10.1080/17511320903365227. 
34 Tim Delaney, Sportsmanship: Multidisciplinary Perspectives (McFarland & Company, Inc, 2016). 
35 Craig Clifford dan Randolph M Feezell, Sport and Character: Reclaiming the Principles of Sportsmanship (Human Kinetics, 
2010). 
36 Sonam R Bharvani dan Rodelando E. Ocampo, “Impact of Sportsmanship on Perceived Organizational Politics,” The Bedan 
Journal of Psychology 1 (2015): 116–27. 



Dhanny Wahyudiyanto 

190    |  TANZHIM: Jurnal Dakwah Terprogram 

menawarkan sportivitas yang notabenenya norma moral dari dunia olahraga sebagai paradigma 

dalam kehidupan politik berdemokrasi.37 

Sejauh penelusuran yang telah dilakukan, belum ada artikel yang mengulas tentang 

sportivitas dalam konteks persaingan dakwah. Oleh karena itu, tulisan ini mencoba 

merekontekstualisasi konsep sportivitas ke dalam persaingan dakwah. Tulisan ini akan 

mengaplikasikan konsep sportivitas yang pada mulanya lahir dalam konteks olahraga, ke dalam 

konteks persaingan dakwah. Oleh karenanya nanti perlu dilakukan penyesuaian konseptual tentang 

sportivitas kompetisi yang terjadi antarsubjek dakwah.  Tulisan ini diharapkan berkontribusi dalam 

mengembangkan wacana akademik mengenai gambaran penerapan prinsip-prinsip sportivitas 

dalam konteks kompetisi dakwah. Hasil rekontekstualisasi konsep sportivitas di tulisan ini juga 

diharapkan menjadi salah satu referensi bagi pihak-pihak terkait dalam mengembangkan sikap 

sportif di lingkungan kontestasi dakwahnya. 

  

 

Metode 
Tulisan ini merupakan penelitian kualitatif konseptual dengan pendekatan adaptasi teori yang 

berupaya memperluas domain penerapan dari teori atau konsep yang ada dengan memperkenalkan 

sudut pandang teoretis baru.  Pendekatan adaptasi teori pada tulisan ini dilakukan melalui proses 

analisis unsur-unsur dari konsep dasar sportivitas yang lahir dalam konteks olahraga kemudian 

dikonseptualisasikan ulang agar lebih relevan dan koheren dalam konteks kompetisi dakwah. 

Karakteristik kompetisi dakwah yang berbeda dengan situasi kompetisi olahraga menjadi acuan 

dalam merumuskan hasil rekontekstualisasinya. Sumber data tulisan ini sepenuhnya menggunakan 

beberapa artikel konseptual terkait konsep-konsep dasar sportivitas serta artikel berjenis studi 

kasus lapangan terkait berbagai kontestasi dakwah yang terjadi di masyarakat. Berikut kerangka 

berpikir dari tulisan ini : 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1 – Kerangka Berpikir Artikel 

 

 

 

 
37 Richard Avramenko dan Thomas Bunting, “Sportsmanship and Politics: Xenophon on Ponos and Democratic 
Competition,” Perspectives on Political Science 47, no. 3 (2017): 142–53, 
https://doi.org/10.1080/10457097.2017.1338092. 

Kompetisi Olahraga
(Karakteristik Konteks)

Kompetisi Dakwah
(Karakteristik Konteks)

Konsep Dasar 
Sportivitas

Hasil Rekontekstualisasi 
Konsep Sportivitas

REKONTEKSTUALISASI



Rekontekstualisasi Konsep Sportivitas dalam Kompetisi Dakwah 

Volume 3 Nomor 1 - 2025    |    191 

Hasil dan Pembahasan 
Konsep Sportivitas 

Sportivitas dianggap sebagai inti sari dari aktivitas olahraga dan pendidikan jasmani. 

Menurut Sarwono, sportivitas merupakan keniscayaan bagi perdamaian dan/atau kelangsungan 

olahraga yang membawa kemaslahatan bagi semua pihak. Sportivitas dapat menunjukkan kualitas 

kemanusiaan yang ada pada suatu olahraga.38 Pembangunan nilai sportivitas pada seseorang, 

akan dapat membuat seseorang tersebut lebih menjunjung tinggi kepatuhan terhadap aturan, 

kejujuran, kedisiplinan, keberanian dalam mengakui kelebihan orang lain serta kekurangan diri, 

menekan sikap sombong dan mengutamakan jiwa ksatria.39 Dalam olahraga, seseorang yang 

sportif bisa diindikasikan dari kebiasaannya dalam mengikuti sistem latihan yang terpola, 

kedisiplinannya, semangatnya selama proses latihan, ketaatannya terhadap aturan, serta rasa 

menghargai dan toleransi yang tinggi terhadap kawan maupun lawan bermainnya.40 

Sportivitas memang lahir dalam konteks dunia olahraga. Namun, tidak semua aktivitas 

olahraga memuat sportivitas. Sportivitas pada dasarnya merupakan konsep moral yang berlaku 

dalam konteks olahraga yang di dalamnya terdapat persaingan. Olahraga yang dilakukan secara 

individual tanpa proses persaingan, tidak mengenal istilah sportivitas.41 Sportivitas dalam 

pemaknaan bahasa Indonesia diartikan sebagai sikap adil maupun jujur terhadap lawan. Sportivitas 

juga dimaknai sebagai suatu sikap untuk bersedia mengakui keunggulan, baik yang berkaitan 

dengan kekuatan yang dimiliki maupun nilai kebenaran yang diperjuangkan lawan, atau kelemahan 

sendiri maupun nilai kesalahan yang dimiliki oleh diri. Sportivitas juga bermakna sebagai sikap 

kejujuran dan kualitas kesportifan itu sendiri.42 Istilah ini memiliki kesamaan dengan diksi 

“sportsmanship” yang menurut kamus diartikan “behaviour in sport that is fair and shows respect 

to the other players”43 atau “the quality of showing fairness, respect, and generosity toward the 

opposing team or player and for the sport itself when competing.”44 

Menurut Keating, penerapan sportivitas dalam konteks kompetisi olahraga pada umumnya 

harus dibedakan dengan penerapan sportivitas dalam konteks kompetisi atau persaingan atletik. 

Olahraga (secara umum), dalam pandangan Keating lebih menekankan pada tujuan pengalihan 

kesibukan yang menyenangkan atau kegembiraan langsung yang diperoleh dalam kegiatan 

olahraga yang dilakukan seseorang. Maka nilai kebajikan yang lebih penting dalam penerapan 

sportivitasnya adalah bentuk-bentuk sikap kemurahan hati. Seperti keteguhan sikap untuk 

menghindari semua ketidaknyamanan dan potensi konflik antar subjek, tidak mementingkan ego 

sendiri dan bahkan diarahkan untuk saling kooperatif demi memaksimalkan sukacita selama 

menjalankan persaingan di olahraga tersebut. Hal ini berbeda dengan konteks persaingan atletik. 

Kemenangan terhormat adalah tujuan dari para atlet melakukan persaingan. Oleh karena itu, arah 

penerapan sportivitas untuk para atlet yang bersaing lebih menekankan pada tidak terjadinya 

tindakan sebelum, selama, atau setelah kontes yang sifatnya merendahkan atau mengurangi 

kualitas keterhormatan kemenangan suatu pihak. Bentuknya bisa berupa upaya untuk menjamin 

 
38 Sarwono, “Nilai: Penipuan, Sportivitas, dan Etika dalam Olahraga dan Pendidikan Jasmani,” 12. 
39 Syamsul Arifin, “Internalisasi Nilai Sportivitas melalui Pembelajaran Pendidikan Jasmani di Sekolah Dasar,” 22–23. 
40 Rachmi Marsheilla Aguss dkk., “Perilaku Sportivitas dan Fairplay Olahraga,” 204. 
41 Diana Abad, “Sportsmanship,” 29. 
42 Sri Sudarsih, “Nilai Sportivitas dalam Perkembangan Kebudayaan Masyarakat Jepang,” 102. 
43 Colin McIntosh, Cambridge Advanced Learner’s Dictionary, Fourth  Edition (Cambridge University Press, 2013), 1510. 
44 Paul Heacock, Cambridge Academic Content Dictionary (Cambridge University Press, 2009), 918. 



Dhanny Wahyudiyanto 

192    |  TANZHIM: Jurnal Dakwah Terprogram 

keadilan aturan, atau penyelenggaraan permainan secara adil. Nilai sportivitas dalam persaingan 

atletik harus menekankan perlunya penerapan aturan yang tidak memihak (adil) dan menjunjung 

kesetaraan. Selain itu, ketenangan dan kesederhanaan atas kemenangan, sikap evaluasi dan 

pengendalian diri yang kuat saat menghadapi kekalahan akan meningkatkan martabat dari tujuan 

dan proses persaingan di antara mereka.45 

Abad menjabarkan lima unsur sportivitas dalam konteks olahraga secara lebih terperinci, 

yaitu keadilan (“fairness”), kesetaraan (“equality”), bentuk persaingan yang baik (“play good form”), 

keinginan untuk menang (“will to win”), serta keseimbangan (“balance”).46 Keadilan yang 

dimaksudkan adalah tindakan untuk menjalankan aturan yang berlaku sebagaimana kontestan 

lainnya dengan sungguh-sungguh. Atlet yang adil adalah yang tidak melakukan pelanggaran aturan 

demi mengambil keuntungan tertentu dalam persaingan olahraga. Sedangkan kesetaraan dimaknai 

sebagai tindakan untuk tidak mengambil keuntungan sedikitpun yang dapat merendahkan kualitas 

kompetisi maupun kehormatan kemenangan yang akan didapatkan, bahkan meski tindakan 

tersebut tidak melanggar aturan yang berlaku. Abad mencontohkan tindakan pelanggaran terhadap 

norma kesetaraan ini sepertihalnya ketika salah satu anggota tim sepak bola ada yang terjatuh dan 

mengalami cedera, sedangkan tim lawan yang menguasai bola tetap berusaha melanjutkan 

pertandingan atau memanfaatkannya untuk melakukan serangan. Hal ini dianggap sebagai bentuk 

tindakan yang meskipun tidak melanggar aturan, namun melanggar prinsip kesetaraan.47 

Sikap menunjukkan bentuk persaingan yang baik bermakna menunjukkan sikap hormat 

terhadap kontestan lain.48 Para kontestan dalam olahraga harus menjalani kompetisi dengan penuh 

penghormatan satu sama lain, tidak diperkenankan untuk saling menghina dan merendahkan, 

bahkan terhadap yang tidak diunggulkan atau kalah dalam persaingan sekalipun. Pada konteks 

olahraga, contohnya seperti tidak berjabat tangan setelah pertandingan, melakukan protes terus-

menerus terhadap wasit secara berlebihan, kurangnya kelapangan hati saat kalah, menghina lawan 

saat konferensi pers, menunjukkan sikap sombong dan angkuh saat menang. Tindakan-tindakan 

tersebut mungkin tidak secara langsung merupakan bentuk tindakan mengambil keuntungan 

melalui pelanggaran aturan maupun pelanggaran terhadap norma kesetaraan,  namun tetap 

dianggap sebagai tindakan yang tidak sportif karena merendahkan atau tidak menghormati 

kontestan lainnya. Menjalankan persaingan dengan penuh penghormatan sebenarnya tidak hanya 

perlu dilakukan terhadap pesaing saja. Sebab penyelenggaraan kompetisi olahraga sering juga 

melibatkan pihak-pihak lain di luar para kontestan. Oleh karena itu penghormatan yang 

dimaksudkan di sini seharusnya tidak hanya perlu diberikan terhadap lawan, tetapi juga terhadap 

yang lain, seperti rekan satu tim, pelatih, maupun pihak-pihak lain yang ikut serta dalam 

penyelenggaraan kompetisinya, bahkan terhadap olahraga yang tengah dipersaingkan.49 

Semangat untuk menang menjadi salah satu unsur sportivitas dalam kompetisi olahraga. 

Sikap ini memengaruhi berbagai upaya yang harus dilakukan seseorang dalam sebuah persaingan 

olahraga. Konsekuensi dari adanya semangat untuk menang ini adalah mengupayakan yang terbaik 

untuk melakukan atau menunjukkan keterampilan selama persaingan berlangsung, Berdasarkan 

norma ini, para kontestan tidak boleh tidak bersungguh-sungguh, tidak menjalankan pertarungan 

 
45 James W Keating, “Sportsmanship as a Moral Category,” Ethics 75, no. 1 (1964): 34–35. 
46 Diana Abad, “Sportsmanship,” 40. 
47 Diana Abad, “Sportsmanship,” 34. 
48 Diana Abad, “Sportsmanship,” 31. 
49 Craig Clifford dan Randolph M Feezell, Sport and Character: Reclaiming the Principles of Sportsmanship, 31–84. 



Rekontekstualisasi Konsep Sportivitas dalam Kompetisi Dakwah 

Volume 3 Nomor 1 - 2025    |    193 

yang nyata, tidak mengeluarkan kapasitas dan kemampuan terbaiknya selama persaingan, acuh 

tak acuh, atau bahkan memperlakukan kontes sebagai lelucon. Ini berlaku untuk siapapun yang 

ikut serta dalam kompetisi, bahkan meski yang bersangkutan tidak benar-benar mentargetkan 

kemenangan atas atlet lainnya sekalipun. Pada prinsipnya, semakin besar keinginan seseorang 

untuk mendapat predikat juara olahraga, maka upaya-upaya yang ditempuhnya juga akan semakin 

keras. Upaya keras dari satu atlet akan menjadi ujian kontestasi keunggulan keterampilan bagi atlet 

lainnya.50 Sehingga satu sama lain akan berusaha menampilkan usaha terbaiknya dalam kontestasi 

olahraga tersebut. Oleh karena itu, tindakan seseorang yang menjadikan kontestasi hanya sebagai 

latar kepentingan lain, atau tidak menganggap serius kemenangan yang tengah diperebutkan 

hingga akhirnya membuat upaya-upaya yang dilakukan selama kontestasi tidak serius, bisa 

dianggap sebagai tindakan yang tidak sportif. 

 

Dakwah dan Kompetisi Dakwah 

Istilah dakwah berasal dari bahasa Arab “da’wah”, dengan tiga huruf asal sebagai 

penyusunnya dal, ‘ain, dan wawu. Tiga huruf asal ini membentuk beberapa kata dengan ragam 

makna yang memiliki keterhubungan. Makna tersebut di antaranya mengundang, memanggil, 

meminta tolong, memohon, mendorong, mendatangnya, dan beberapa lainnya. Di Al-Quran, kata 

dakwah dengan berbagai bentuk kata yang berbeda juga bisa ditemukan dengan jumlah yang 

sangat banyak. Ini menunjukkan bahwa penggunaan kata dakwah (dengan berbagai bentuknya) 

memiliki makna yang cukup luas, disesuaikan dengan konteks situasi yang dihadapi. Dari 

pendekatan semantik, Aziz berkesimpulan bahwa istilah dakwah merujuk pada tindakan yang 

dilakukan oleh seseorang secara aktif terhadap pihak lain (objek dakwah). Seorang pendakwah 

dipandang lebih mengetahui daripada mitra (objek) yang didakwahi dalam beberapa hal.51  

Kegiatan dakwah dilakukan oleh suatu pihak dengan kesadaran penuh untuk mengarahkan 

pihak yang menjadi mad’u agar menjadi lebih beriman dan bertaqwa kepada Allah SWT.52 Ropingi 

berpendapat bahwa dakwah Islam tidak hanya dilakukan dengan sekedar menyampaikan materi 

atau pesan dakwah saja, melainkan sampai berusaha melakukan proses penyadaran kepada objek 

dakwah.53 Aziz menyampaikan bahwa dakwah secara terminologis dimaknai oleh beberapa pakar 

sebagai tindakan pengaruh yang bersifat persuasif, bukan represif. Selain itu, dakwah juga secara 

hakikat merupakan tindakan yang bersifat informatif, bukan manipulatif. Bukan merupakan dakwah 

jika dalam tindakannya berisi paksaan, ancaman, maupun penginformasian pesan yang 

memutarbalikkan fakta.54 Dakwah harus dilandasi dengan penggunaan akal. Objek dakwah yang 

mendapatkan materi dakwah, pasti akan mempertimbangkan tawaran atau ajakan menuju jalan-

jalan kebaikan itu dengan akalnya. Objek dakwah tidak diminta menerima dakwah dengan membabi 

buta, melainkan harus dengan kesadaran sebagai hasil pemikiran yang bebas.55 

Karakter dakwah yang demikian tentu berpijak pada karakter dasar objek dakwahnya, yaitu 

manusia yang notabenenya memiliki akal untuk berpikir. Kemampuan berpikir ini menjadi pembeda 

manusia dengan mahluk lainnya. Kemampuan tersebut menjadikannya dapat menghasilkan 

 
50 Diana Abad, “Sportsmanship,” 31–32. 
51 Moh Ali Aziz, Ilmu Dakwah, Edisi Revisi (Kencana, 2017), 9. 
52 Aris Kristianto dan Muhammad Hildan Azizi, “Politik dan Dakwah dalam Sirah Nabawiyah: Studi Multikasus,” Inteleksia 
(Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah) 6, no. 1 (2024): 27, https://doi.org/10.55372/inteleksiajpid.v6i1.319. 
53 Ropingi el Ishaq, Pengantar Ilmu Dakwah: Studi Komperhensif Dakwah dari Teori ke Praktik (Madani, 2016), 4. 
54 Aziz, Ilmu Dakwah, 15. 
55 M.Yusuf, “Dakwah Khilafiyah,” 48. 



Dhanny Wahyudiyanto 

194    |  TANZHIM: Jurnal Dakwah Terprogram 

pengetahuan, membangun kebudayaan, hingga mengembangkan peradaban yang baik di muka 

bumi. Hal inilah yang menjadi tujuan dasar dari dakwah.56 Dalam perspektif mikro, dakwah bisa 

dipahami sebagai proses yang bertujuan untuk menciptakan perubahan positif di dalam diri 

manusia. Tolak ukur kepositifan tentu saja mengacu pada keimanan dan ketakwaan terhadap Allah 

SWT. Tujuan yang baik tersebut mutlak harus dicapai dengan cara-cara yang baik pula.57 

Dakwah memiliki beberapa unsur dasar, di antaranya subjek dakwah, mitra (objek) dakwah, 

pesan dakwah, metode dakwah, dan media dakwah.58 Subjek dakwah yang dimaksudkan dalam hal 

ini tidak hanya berbentuk perorangan, tetapi juga bisa berbentuk organisasi.59 Organisasi dakwah 

secara efektif didirikan untuk menjangkau lapangan dakwah yang lebih luas daripada yang mampu 

dijangkau oleh subjek dakwah individu. Melalui organisasi, para pengurus yang ada di dalamnya 

bisa melakukan penghimpunan sumber daya secara lebih besar dan masif untuk dimanfaatkan 

dalam menjalankan program dakwah. Proses dakwah yang dilakukan organisasi tidak terbatas 

hanya dalam hal pendidikan atau pengajaran agama (spiritual) saja, tetapi juga bisa mencakup 

pemberdayaan ekonomi, ataupun seruan perbaikan terhadap sektor-sektor lainnya yang dilakukan 

melalui dakwah bil-haal.  Pengurus organisasi dakwah menjalankan langkah-langkah pengelolaan 

agar prosesnya berjalan efektif dan efisien. Adanya fungsi manajemen terhadap program dakwah 

akan menjadikan operasional dakwah teratur. Penetapan target dakwah, penentuan besaran 

alokasi dana setiap program, desain acara dakwah, pemilihan subjek dakwah, penyusunan materi, 

pemilihan media, maupun penentuan unsur terkait lainnya menjadi lebih terstruktur dan tersistem 

secara rapi.60  

Unsur kedua, mitra atau objek dakwah yang merupakan pihak-pihak yang disasar dalam 

proses dakwah. Objek dakwah, secara teologis bisa merupakan kalangan muslim sendiri maupun 

kalangan nonmuslim. Terhadap masing-masingnya, tentu target dan strategi dakwah yang 

digunakan berbeda. Dakwah terhadap objek dakwah juga bisa dilakukan berdasarkan klasifikasi 

sosiologis tertentu, seperti gender, usia, latar pendidikan, atau yang lain. Fungsi klasifikasi ini 

umumnya digunakan untuk menentukan strategi dakwah yang tepat agar benar-benar sesuai 

dengan karakteristik dan kebutuhan dari sasarannya. Unsur dakwah berikutnya adalah pesan 

dakwah yang merupakan segala sesuatu yang disampaikan dalam dakwah, baik berupa kata-kata, 

gambar, lukisan, ataupun lainnya yang diharapkan mampu memberikan pemahaman, bahkan 

perubahan sikap dan perilaku mitra dakwah. Secara prinsip apapun bisa menjadi pesan dakwah 

selama tidak bertentangan dengan ajaran Islam dan dapat mengarahkan atau menuntun mitra 

dakwah pada jalan-jalan kebaikan dan kebenaran. Bentuk dari pesan dakwah juga bisa bermacam-

macam, seperti kajian Al-Quran, hadits, pendapat para sahabat dan ulama, hasil penelitian ilmiah, 

kisah cerita atau peristiwa yang bisa diambil hikmah, karya sastra, bahkan karya seni.61 Ajaran atau 

ajakan kebaikan dalam bentuk apapun itu tentu perlu disampaikan dengan cara-cara yang baik 

pula. Cara dalam menyampaikan pesan dakwah inilah yang dimaksud sebagai metode dakwah. 

Metode dakwah bisa bermacam-macam, seperti ceramah, diskusi, konseling, publikasi tulisan, 

upaya pemberdayaan, ataupun lainnya.62 Unsur berikutnya media dakwah, dimaknai sebagai segala 

 
56 Ishaq, Pengantar Ilmu Dakwah: Studi Komperhensif Dakwah dari Teori ke Praktik, 24. 
57 Aziz, Ilmu Dakwah, 16. 
58 Aziz, Ilmu Dakwah, 176–77. 
59 Ishaq, Pengantar Ilmu Dakwah: Studi Komperhensif Dakwah dari Teori ke Praktik, 50. 
60 Muhammad Munir dan Wahyu Ilaihi, Manajemen Dakwah, Edisi Pertama (Kencana, 2006), 82–83. 
61 Aziz, Ilmu Dakwah, 273–83. 
62 Aziz, Ilmu Dakwah, 295–328. 



Rekontekstualisasi Konsep Sportivitas dalam Kompetisi Dakwah 

Volume 3 Nomor 1 - 2025    |    195 

sesuatu yang dapat dijadikan sebagai alat atau perantara dalam menjalankan aktivitas dakwah 

atau menyampaikan pesan dakwah kepada mitra dakwah. Jenisnya bisa dibedakan menjadi media 

visual, audio, serta audio visual yang masing-masing memiliki varian bentuk, karakter, serta 

keunggulan dan kekurangan masing-masing.63 

Kompetisi secara umum bisa terjadi tatkala terdapat setidaknya tiga elemen. Pertama, 

adanya suatu pihak yang mengidentifikasi dirinya berkeinginan atas suatu hal. Kedua, adanya 

keyakinan dari pihak tersebut akan adanya pihak lain yang diidentifikasi memiliki keinginan yang 

sama. Ketiga, pihak tersebut menilai bahwa apa yang diinginkannya dengan pihak lain adalah 

sesuatu yang langka atau setidaknya terbatas.64 Demikian juga dalam konteks dakwah, persaingan 

terjadi ketika ada dua atau lebih subjek dakwah menginginkan suatu hal yang sama yang mereka 

pahami sebagai sesuatu yang bersifat langka atau terbatas. Karena satu sama lain saling 

menyadari keinginan lawannya, maka terjadilah persaingan untuk mendapatkan apa yang mereka 

inginkan. 

Pada beberapa medan kompetisi dakwah, persaingan antarsubjek dakwah terjadi dalam 

upaya mendominasi wacana pemikiran keagamaan di lingkungan dakwahnya. Mereka bersaing 

satu sama lain memperjuangkan wacana kebenaran pemikiran yang mereka yakini agar bisa 

mendominasi praktik keagamaan maupun interaksi sosial secara luas di lingkungannya. Dalam 

pandangan mereka masing-masing, kebenaran tunggal atas pemikiran mereka harus 

disebarluaskan dan sehingga dapat mendominasi wacana pemikiran lainnya.65 Kondisi 

mendominasi yang dimaksudkan dalam hal ini tentu merupakan situasi yang bersifat langka dan 

harus diupayakan agar tidak terdominasi atau terkalahkan oleh pemikiran yang selainnya. Selain 

itu, ada juga subjek-subjek dakwah yang melakukan persaingan dalam memperebutkan objek atau 

mitra dakwah.66 Ini terjadi, khususnya pada subjek dakwah yang berbentuk organisasi. Proses 

dakwah yang dilakukan diharapkan dapat sekaligus menarik mitra dakwah mereka untuk 

bergabung di internal organisasinya sebagai bentuk proses kaderisasi atau regenerasi 

kepengurusan. Mitra atau objek dakwah pada akhirnya tertuntut untuk memilih mana di antara para 

subjek yang telah berkontestasi menawarkan konsep pemikiran yang harus dia ikuti. Hal ini 

menjadikan mitra atau objek dakwah sebagai sumber daya terbatas yang harus didapatkan 

sebanyak-banyaknya. Di luar itu, kadang beberapa subjek dakwah juga saling berebut pos-pos 

strategis struktural yang berguna dalam melancarkan proses dakwah mereka kepada para calon 

mitra atau objek dakwah yang ditargetkan.67 Dalam konteks subjek dakwah yang bergerak di bidang 

filantropi (mengajak umat Islam untuk menunaikan kewajiban dalam berzakat, penyaluran infaq 

maupun sedekah, menjalankan perintah qurban, ataupun menyalurkan dana sosial keagamaan 

lainnya) persaingan juga bisa terjadi dalam konteks mendapatkan dan mempertahankan para 

donatur atau muzakki.68 

 
63 Aziz, Ilmu Dakwah, 351. 
64 Jonsson Stefan Arora dkk., “Where Does Competition Come From? The role of organization,” Organization Theory 1 
(2020): 6, https://doi.org/10.1177/2631787719889977. 
65 S dkk., “Kontestasi Organisasi Mahasiswa Ekstra Kampus Di Lembaga Dakwah Kampus Universitas Brawijaya,” 77–79. 
66 Hendra Try Ardianto, “Aktivis Dakwah di Tengah Percaturan Politik Kampus: Dinamika Gerakan Keislaman di Universitas 
Diponegoro,” 96–97. 
67 Anggalih Bayu Muh. Kamim dkk., “Kontestasi Di Arena Dakwah Kampus: Studi Atas Strategi Aktivis Dakwah Fakultas Dan 
Kampus Untuk Memobilisasi Sumber Daya Dakwah Di Universitas Gadjah Mada,” 201. 
68 Usluddin dan Hasbi, “Dinamika Kontestasi Lembaga Zakat di Kota Makassar: Studi di Baznas dan Laznas Wahdah,” Jurnal 
Dakwah Tabligh 21, no. 1 (2020): 3, https://doi.org/10.24252/jdt.v21i1.12254. 



Dhanny Wahyudiyanto 

196    |  TANZHIM: Jurnal Dakwah Terprogram 

Persaingan antar subjek dakwah selama ini kebanyakan (kalau tidak bisa dikatakan 

seluruhnya) terjadi secara alamiah dan tidak terlembagakan secara formal. Ada pun kontestasi 

formal sepertihalnya kompetisi dai yang diselenggarakan beberapa lembaga tertentu,69 pada 

dasarnya hanya mengkompetisikan kemampuan dan penampilan komunikasi dakwah dari para dai 

nya, bukan mengkompetisikan proses dakwah mereka secara riil saat terjun di masyarakat. Selain 

itu, akan relatif sulit untuk melakukan kategorisasi subjek-subjek dakwah yang masing-masingnya 

memiliki kapasitas, keluasan lingkup bidang, strategi dakwah, cakupan geografis, dan berbagai 

variabel lain yang berbeda-beda ke dalam sebuah atau beberapa medan persaingan dakwah yang 

terlembaga secara formal. Kompetisi yang umumnya terjadi secara alamiah ini berkonsekuensi 

pada ketiadaan tata aturan kompetisi secara spesifik yang disepakati antarsubjek secara formal.  

 
 
Sportivitas dalam Kompetisi Dakwah 

Berdasarkan uraian sebelumnya, dijelaskan bahwa konsep sportivitas yang lahir dalam 

konteks olahraga memiliki beberapa unsur dasar, yaitu fairness, equality, play good form, will to 

win, serta balance. Persaingan olahraga bisa dikatakan sehat apabila seluruh unsur tersebut 

dijalankan dengan baik. Namun, unsur-unsur tersebut tidak bisa secara langsung diterapkan ke 

dalam konteks kompetisi dakwah yang secara karakteristik berbeda dengan situasi kompetisi 

olahraga. Sportivitas dalam kompetisi dakwah ini merupakan uraian rekontekstualisasi unsur-

unsur sportivitas dalam konteks kompetisi dakwah. Berikut masing-masingnya: 

 

1) Ketaatan terhadap Aturan (Observance) 

Substansi unsur “fairness” dalam konsep sportivitas, sebagaimana telah dijelaskan pada 

bagian sebelumnya, pada dasarnya merujuk pada kepatuhan setiap kontestan terhadap aturan 

yang berlaku. Tidak seharusnya pihak manapun memperoleh keuntungan dalam persaingan 

dengan cara melanggar ketentuan yang berlaku. Jika prinsip fundamental ini menjadi acuan 

pengkontekstualisasiannya, maka norma yang menjadi prinsip dasar “fairness” ini adalah ketaatan 

setiap subjek dakwah terhadap peraturan yang berlaku, baik dalam menjalankan proses-proses 

dakwah di masyarakat, maupun dalam interaksi kompetitif secara langsung dengan subjek dakwah 

lainnya. 

Kompetisi dakwah umumnya terjadi secara alamiah. Hal ini berkonsekuensi pada tidak 

adanya aturan resmi dan spesifik yang secara langsung mengikat para subjek. Namun jika suatu 

kompetisi dakwah ada yang diselenggarakan secara formal, maka peraturan dari penyelenggara 

kompetisi harus ditaati oleh subjek-subjek dakwah yang ikut serta dalam kontestasi tersebut. 

Subjek dakwah tidak diperkenankan melanggar aturan demi mendapatkan keuntungan untuk 

memenangkan kompetisi dakwah ataupun mengungguli para pesaingnya. 

 
69 Majelis Ulama Indonesia, “Dai Champions Standardisasi MUI, Ajang untuk Mencetak Dai Berkualitas di Era Digital”, 
diakses pada 19 Mei 2025 melalui https://www.mui.or.id/baca/berita/dai-champions-standarisasi-mui-ajang-untuk-
mencetak-dai-berkualitas-di-era-digital; FKIP Universitas Muhammadiyah Metro, “Syarat dan Ketentuan Lomba Da’i Tingkat 
SMA/MA/SMK” diakses pada 19 Mei 2025 melalui https://pendidikanekonomi.fkip.ummetro.ac.id/syarat-dan-ketentuan-
lomba-dai-tingkat-smamasmk ; Adinda Octavia Setiowati, “Mahasiswa UNAIR sabet Juara 3 Lomba Dai Tingkat Jawa Timur” 
diakses pada 19 Mei 2025 melalui https://unair.ac.id/mahasiswa-unair-sabet-juara-3-lomba-dai-tingkat-jawa-timur/ ; Dewi 
Ratna Ningsih, “Lomba Da'i Online 2025, Peluang Bagi Milenial, Yuk Cek !” diakses pada 19 Mei 2025 melalui 
https://www.rri.co.id/lain-lain/1420217/lomba-da-i-online-2025-peluang-bagi-milenial-yuk-cek ; 

https://www.mui.or.id/baca/berita/dai-champions-standarisasi-mui-ajang-untuk-mencetak-dai-berkualitas-di-era-digital
https://www.mui.or.id/baca/berita/dai-champions-standarisasi-mui-ajang-untuk-mencetak-dai-berkualitas-di-era-digital
https://pendidikanekonomi.fkip.ummetro.ac.id/syarat-dan-ketentuan-lomba-dai-tingkat-smamasmk
https://pendidikanekonomi.fkip.ummetro.ac.id/syarat-dan-ketentuan-lomba-dai-tingkat-smamasmk
https://unair.ac.id/mahasiswa-unair-sabet-juara-3-lomba-dai-tingkat-jawa-timur/
https://www.rri.co.id/lain-lain/1420217/lomba-da-i-online-2025-peluang-bagi-milenial-yuk-cek


Rekontekstualisasi Konsep Sportivitas dalam Kompetisi Dakwah 

Volume 3 Nomor 1 - 2025    |    197 

Kompetisi dakwah yang umumnya tidak terlembaga secara formal, setidaknya masih 

dinaungi oleh negara. Negara telah menyediakan sistem dan peraturan yang meregulasi seluruh 

individu maupun kelompok-kelompok sosial yang ada di dalamnya, termasuk di antaranya yang 

menjalankan aktivitas dakwah. Oleh karena itu, unsur “fairness” dalam konsep sportivitas pada 

konteks kompetisi dakwah juga bisa dipahami sebagai sikap ketaatan subjek dakwah terhadap 

aturan perundang-undangan yang berlaku di negaranya. Segala tindakan yang dilakukan subjek 

saat berdakwah dan melakukan persaingan dakwah, pasti diikat oleh hukum aturan perundangan 

terkait yang berlaku. Ketaatan subjek dakwah terhadap aturan perundangan yang berlaku akan 

menciptakan keadilan (“fairness”) di antara para subjek dakwah. Karena semuanya berkedudukan 

sama atau harus diperlakukan sama dihadapan hukum (“equality before the law”) demi terciptanya 

keadilan dan keteraturan sosial. 

Penerapan atas rekontekstualisasi unsur ini menuntut setiap subjek dakwah yang terlibat 

persaingan, harus tunduk terhadap aturan perundangan yang berlaku. Misalnya bagi subjek dakwah 

yang berbentuk organisasi perkumpulan, maka harus tunduk terhadap Undang-Undang tentang 

Organisasi Kemasyarakatan yang berlaku beserta dengan produk hukum turunan terkaitnya. Bagi 

subjek dakwah yang berbentuk yayasan, harus tunduk terhadap Undang-Undang tentang Yayasan 

yang berlaku beserta dengan produk hukum turunan terkaitnya. Demikian pula berbagai kegiatan 

dakwah yang dilakukan oleh subjek-subjek dakwah personal (dai), maka penyelenggaraan 

kegiatannya juga harus tunduk terhadap aturan perundangan yang berlaku. Misalnya jika rencana 

kegiatannya di tempat terbuka dan menimbulkan keramaian atau konsentrasi massa, maka 

perizinan kegiatan dari aparat berwenang harus didapatkan sebelumnya. Contoh lainnya, apabila 

suatu lembaga dakwah hendak melakukan penggalangan dana sosial keagamaan, maka harus 

mengikuti Peraturan Kementerian Sosial terkait Pengumpulan Uang dan Barang. 

Interaksi kompetitif antarsubjek dakwah juga harus taat terhadap aturan perundangan 

yang berlaku. Misalnya dalam hal pemasaran produk dakwah melalui media sosial, subjek dakwah 

berencana menyampaikan informasi yang bersifat komparatif antara produk dakwahnya dengan 

produk dakwah subjek lain. Maka tindakan tersebut harus sesuai dengan Undang-Undang tentang 

Informasi dan Transaksi Elektronik, Kitab Undang-Undang Hukum Pidana, maupun aturan 

perundangan terkait yang berlaku lainnya beserta produk-produk hukum turunannya. 

Ketaatan subjek dakwah terhadap aturan perundangan maupun ketentuan kompetisi 

formal yang berlaku pada akhirnya akan menghasilkan situasi yang berkeadilan antarsubjek 

dakwah. Baik subjek individu maupun organisasi tidak boleh melakukan tindakan yang dianggap 

menguntungkan dengan cara yang melanggar aturan perundangan maupun ketentuan kompetisi 

yang berlaku (jika kompetisi diselenggarakan secara formal). Fenomena tindakan fitnah, persekusi, 

bahkan tindak kekerasan terhadap subjek dakwah lain yang disebutkan sebelumnya bisa 

diidentifikasi sebagai tindakan tidak sportif dalam kompetisi dakwah, karena merupakan bentuk 

pelanggaran hukum untuk mendapatkan keuntungan dalam suatu persaingan dakwah. 

Adapun norma-norma etika yang berkembang di masyarakat ataupun produk fikih tertentu, 

juga bisa menjadi bagian dari tata aturan kompetisi apabila para kontestannya menyepakati 

keberlakuannya sebagai pengikat interaksi kompetitif di antara mereka. Namun, pandangan norma 

etis maupun fikih antarsubjek terhadap suatu hal kadang berbeda bahkan ada yang bertentangan. 

Sehingga apabila tidak ada kesepakatan, maka hal tersebut tidak bisa diberlakukan sebagai bagian 

dari tata aturan kompetisi yang mengikat para kontestannya.  



Dhanny Wahyudiyanto 

198    |  TANZHIM: Jurnal Dakwah Terprogram 

Penjabaran ini menegaskan bahwa rekontekstualisasi unsur “fairness”, yaitu “observance” 

atau ketaatan terhadap aturan yang mengikat proses-proses dakwah maupun interaksi kompetitif 

antarsubjek dakwah. Aturan yang dimaksud mencakup ketentuan yang berlaku dalam konteks 

kontestasi dakwah formal maupun regulasi hukum yang berlaku dalam kehidupan berbangsa dan 

bernegara. 

 

2) Kesetaraan dalam Menjaga Muruah Kompetisi Dakwah (Ethical Parity) 

Unsur “equality” dari konsep sportivitas merujuk pada tindakan untuk tidak mengambil 

keuntungan demi mengungguli pesaing melalui cara-cara yang dapat merendahkan muruah 

kompetisi yang berjalan meskipun cara-cara tersebut tidak tergolong melanggar aturan. Pada 

konteks kompetisi dakwah, beberapa tindakan subjek yang menghantarkannya pada keunggulan 

atas pesaing, bisa jadi bukan merupakan pelanggaran aturan. Namun beberapa tindakan tersebut 

bisa dianggap merendahkan muruah kompetisi dakwah atau bahkan muruah dakwahnya secara 

umum. 

Sepertihalnya pemanfaatan pos-pos strategis struktural yang ada di lingkungan dakwah 

subjek demi melancarkan kegiatan dakwahnya sendiri dengan mengabaikan kepentingan pihak-

pihak lain di lingkungannya yang sebenarnya bernilai kebaikan juga.70 Pos-pos strategis yang 

seharusnya dikelola untuk mengatur dan mengakomodasi kepentingan berbagai pihak demi tujuan 

kebaikan bersama, tidak hanya mengeksklusifkan satu kelompok. Hal inilah yang menjadi alasan 

ketidaksportifannya. Firman Allah dalam Al-Quran surat Al-Maidah ayat 8 memerintahkan agar 

berlaku adil, bahkan meski terdapat rasa tidak suka terhadap pihak lain tersebut. 

Kasus lain seperti tindakan pelarangan suatu pihak dalam menyelenggarakan kegiatan 

dakwah yang mengundang subjek dakwah tertentu yang dianggap sebagai pesaingnya. Hambatan 

terhadap pesaing semacam ini bisa dipahami sebagai bentuk kentungan bagi subjek dakwah yang 

terlibat kompetisi. Tindakan tersebut tidak sampai menjadi delik pelanggaran hukum, karena 

memang tidak disertai dengan upaya pencemaran nama baik, fitnah, ujaran kebencian, tindak 

kekerasan fisik, ataupun tindak pelanggaran hukum lainnya. Namun, tindakan pelarangan atau 

boikot sepihak semacam ini menimbulkan persepsi negatif terhadap pelakunya sendiri yang 

akhirnya dianggap arogan, tidak toleran, kurang menghargai perbedaan, atau bahkan radikal. Umat 

Islam secara luas bahkan bisa ikut tercitrakan negatif karena generalisasi penilaian pihak-pihak 

lain yang kadang tidak bisa dikendalikan. 

Kemudian pada kasus tindakan infiltrasi atau penyusupan ke dalam tubuh subjek dakwah 

yang berbentuk organisasi dengan maksud melemahkan subjek dakwah dari dalam. Pelemahan 

subjek yang disusupi ini tentu menjadi keuntungan tersendiri bagi pelaku yang terlibat persaingan 

dakwah dengan subjek. Meskipun tindakan-tindakan yang dilakukan selama proses penyusupan 

tersebut tidak bisa dinilai melanggar aturan, namun secara substansi telah merendahkan 

kemuliaan proses dakwah. Dakwah yang seharusnya menggunakan pendekatan kesadaran, 

berlomba-lomba menawarkan produk dakwah terbaik untuk mad’u, malah diisi dengan tindakan 

infiltrasi dan sabotase. 

Dakwah bernilai baik sudah seharusnya juga dilakukan dengan cara-cara yang baik, 

termasuk saat menghadapi persaingan. Tindakan subjek yang berupaya memperoleh keuntungan 

 
70 Hendra Try Ardianto, “Aktivis Dakwah di Tengah Percaturan Politik Kampus: Dinamika Gerakan Keislaman di Universitas 
Diponegoro,” 94–98. 



Rekontekstualisasi Konsep Sportivitas dalam Kompetisi Dakwah 

Volume 3 Nomor 1 - 2025    |    199 

dalam persaingan melalui cara-cara yang merendahkan muruah dakwah, meskipun tidak tergolong 

pelanggaran aturan, namun menyalahi unsur sportivitas terkait kesetaraan antarsubjek dakwah. 

Setiap subjek dakwah bertanggung jawab secara setara untuk menjaga muruah kompetisi dengan 

menghindari cara-cara meraih keuntungan yang tidak menjunjung integritas dakwah. 

Nabi pernah mengibaratkan sesama muslim sebagai satu kesatuan anggota tubuh. Jika 

salah satu anggota tubuh mengalami sakit, maka anggota tubuh yang lain akan ikut merasakan 

ketidaknyamanan. Nabi juga mengibaratkan sesama muslim seperti halnya bangunan, satu bagian 

dengan bagian lain hendaknya saling menguatkan.71 Memberikan dukungan atau setidak-tidaknya 

menunjukkan sikap empati terhadap sesama subjek dakwah yang mengalami hambatan, kesulitan, 

ataupun musibah selama menjalankan proses dakwah tentunya bernilai lebih baik, ketimbang 

menciptakan masalah untuk menghambat atau bahkan menghancurkan subjek dakwah lainnya 

yang dianggap sebagai pesaing. 

Beberapa upaya mengambil keuntungan tersebut memang tidak dilarang secara aturan, 

namun cara-cara tersebut justru merendahkan muruah perjuangan dakwah yang dilakukan. 

Sportivitas dalam berkompetisi dakwah tidak memperkenankan hal-hal semacam itu dilakukan. 

Sikap sportif dalam kompetisi dakwah menjamin kesetaraan antarsubjek demi menjaga muruah 

kompetisi yang berjalan, bahkan muruah dakwah itu sendiri. 

 

3) Penyikapan Penuh Hormat terhadap Stakeholders (Respectfulness) 

Unsur "play good form" merujuk pada tindakan yang mencerminkan sikap hormat terhadap 

kontestan lain maupun pihak-pihak terkait dalam suatu kompetisi olahraga. Namun, penggunaan 

istilah "melakukan bentuk persaingan yang baik" sebagai unsur sportivitas berpotensi 

menimbulkan kerancuan konseptual, karena makna sportivitas secara umum telah mencakup 

unsur-unsur yang sedang dibahas dalam artikel ini. Secara umum sportivitas memang sikap yang 

baik dalam kompetisi. Untuk menghindari tumpang tindih pemahaman dan memperjelas batas 

konseptual, maka unsur ketiga dalam artikel ini diberi istilah yang lebih spesifik, yaitu “penyikapan 

penuh hormat terhadap pihak-pihak terkait.”  

Pihak yang terlibat langsung maupun tidak langsung dalam proses dakwah tidak terbatas 

hanya subjek dan objek dakwah. Penyelenggaraan dakwah terkadang juga berkaitan dengan pihak 

pemerintah selaku pembuat regulasi, serta aparat yang berwenang dalam penegakan aturan hukum 

yang berlaku. Sportivitas dalam kompetisi dakwah juga menuntut penyikapan penuh hormat 

terhadap masing-masing pihak tersebut. 

Pertama, penghormatan terhadap sesama subjek (individu maupun organisasi) yang 

menjalankan tugas atau tanggung jawab dakwah. Pihak-pihak yang menjalankan aktivitas dakwah 

yang diistilahkan subjek dakwah pada dasarnya merupakan para penerus tugas para nabi.72 Mereka 

yang tengah menjalankan tugas mulia ini tidak boleh diperlakukan selayaknya musuh yang harus 

dibinasahkan. Berbagai perbedaan yang terdapat antara satu subjek dakwah dengan subjek 

dakwah lainnya dapat saling diwajari sejauh perbedaan tersebut tidak berada dalam ranah akidah. 

Adanya perbedaan pemikiran yang ditemukan bisa ditindaklanjuti dengan tabayyun satu sama lain. 

Berbagai perbedaan yang ada dapat menjadi khazanah pengetahuan tentang kebaikan dan 

kebenaran ajaran Islam dari beraneka ragam perspektif pemikiran.73 

 
71 Ishaq, Pengantar Ilmu Dakwah: Studi Komperhensif Dakwah dari Teori ke Praktik, 58–59. 
72 Ishaq, Pengantar Ilmu Dakwah: Studi Komperhensif Dakwah dari Teori ke Praktik, 4. 
73 M.Yusuf, “Dakwah Khilafiyah,” 50. 



Dhanny Wahyudiyanto 

200    |  TANZHIM: Jurnal Dakwah Terprogram 

Dialog, diskusi atau bahkan debat pemikiran antarsubjek dakwah juga bisa dilakukan 

sejauh memang diperlukan, agar masing-masing subjek bisa semakin memahami satu sama lain. 

Perdebatan yang dilakukan – jika diperlukan – juga harus dengan cara-cara yang baik, 

mengutamakan argumentasi alih-alih melakukan penyerangan personal. Perbedaan pemikiran 

yang sama sekali tidak bisa ditolerir satu sama lain, pada akhirnya bisa disikapi dengan 

kesepakatan untuk tidak saling sepakat. Masing-masing pihak harus tetap menghormati satu sama 

lain. 

Bila ada subjek dakwah lain yang dianggap lebih unggul, misalnya dalam mendatangkan 

jamaah. Jamaahnya cenderung sangat loyal terhadap penyelenggaraan program dakwahnya, 

bahkan dari waktu ke waktu selalu mengalami peningkatan jumlah. Namun di sisi lain, 

penyelenggaraan dakwah yang dilakukan oleh subjek sendiri mengalami stagnasi, bahkan perlahan 

beberapa jamaahnya sudah mulai tidak aktif dalam kegiatan dakwah yang diselenggarakan. Maka 

subjek yang mengalami persoalan tersebut harus melakukan evaluasi. Bila perlu subjek 

mempelajari strategi dakwah subjek lain yang mengunggulinya, tanpa harus memberikan gangguan 

atau bahkan menjatuhkannya dengan segala cara. Di lain pihak, subjek yang merasa dirinya lebih 

unggul dalam penyelenggaraan dakwah ketimbang subjek-subjek lainnya, tetap harus memberikan 

ruang bagi subjek-subjek dakwah lain yang dianggap masih di bawahnya selama mereka 

menjalankan aktivitas persaingan secara sportif. 

Subjek dakwah yang merasa unggul tidak perlu menampakkan kesombongan, sikap 

arogan, serta merendahkan subjek-subjek dakwah lain. Tiap subjek bisa jadi memiliki kapasitas, 

tujuan dakwah, target segmen pasar dakwah, serta strategi yang berbeda. Sehingga sikap 

merendahkan yang dilakukan bisa jadi tidak relevan. Sikap ini juga tidak mencerminkan rasa 

hormat terhadap subjek dakwah lainnya, apalagi tindakan yang sampai mengolok-olok atau 

melontarkan hujatan terhadap subjek dakwah lain, mengkafirkan subjek dakwah lain yang 

notabenenya sesama muslim, menuduh subjek dakwah lain sesat tanpa pembuktian yang jelas dan 

memadai. Selain bisa dianggap tidak memenuhi unsur sportivitas pertama, juga merupakan bentuk 

tindakan yang tidak memenuhi unsur yang ketiga ini. Apabila interaksi kompetitif antarsubjek 

dakwah bertransformasi menjadi konflik destruktif, maka subjek-subjek terkait perlu melakukan 

konsiliasi. Ini dimaksudkan untuk menghindari risiko konflik berlarut-larut yang justru dapat 

menguras sumber daya untuk keperluan dakwah dan menimbulkan kerugian yang lebih besar. 

Kedua, upaya penghormatan terhadap mitra atau objek dakwah. Sikap ini mengarah pada 

tindakan-tindakan yang mendudukkan mitra dakwah sebagai mahluk yang berakal. Subjek dakwah 

tidak diperkenankan melakukan pemaksaan atas dakwah yang disampaikan. Proses dakwah harus 

menggunakan pendekatan kesadaran rasional. Upaya-upaya yang justru melumpuhkan kesadaran 

rasional mitra atau objek dakwah seperti indoktrinasi, tipu muslihat, ilusi hipnotis, maupun cara 

sejenis lainnya bisa dianggap sebagai kejahatan, karena bertentangan dengan sifat dasar dari 

dakwah.74 Hal tersebut juga bisa dianggap sebagai bentuk sikap yang tidak menghormati mitra 

atau objek dakwah.  

Jika antarsubjek dakwah terlibat proses diskusi, dialog ataupun debat secara terbuka 

tentang suatu pemikiran, maka penilaian seutuhnya harus diserahkan kepada objek atau mitra 

dakwah. Mitra atau objek dakwah harus diberi kesempatan menilai, mana yang dipandang lebih 

 
74 Aziz, Ilmu Dakwah, 89. 



Rekontekstualisasi Konsep Sportivitas dalam Kompetisi Dakwah 

Volume 3 Nomor 1 - 2025    |    201 

baik atau lebih mampu mempertanggungjawabkan konsep pemikirannya. Hal ini juga menjadi 

bentuk penyikapan penuh hormat dari subjek dakwah terhadap mitra atau objek dakwah. 

Ketiga, penyikapan penuh hormat terhadap aparat atau pihak yang berwenang. Sikap ini 

bisa ditunjukkan ketika subjek dakwah menemukan fakta pelanggaran aturan perundangan yang 

dilakukan oleh subjek dakwah lain (pesaingnya). Tindak lanjut terhadap subjek pelanggar aturan 

harus diserahkan kepada aparat atau pihak yang berwenang. Subjek dakwah harus memberikan 

ruang yang cukup agar aparat bisa menjalankan tugas penegakan hukum secara optimal. Tindakan 

main hakim sendiri terhadap subjek pelanggar harus dihindari. Selain melanggar hukum, hal ini juga 

sebagai bentuk dari upaya penghormatan terhadap aparat atau pihak berwenang yang memiliki 

peran dalam penegakan aturan hukum. 

Selain itu, penyikapan penuh hormat terhadap aparat yang berwenang juga bisa berbentuk 

pemberian peran dalam pengamanan proses dakwah yang diselenggarakan. Pelibatan ini 

bentuknya seperti dalam hal pengajuan izin dan permohonan dukungan pengamanan kegiatan 

dakwah yang diselenggarakan secara terbuka dan atau dianggap akan menimbulkan keramaian. 

Contoh lainnya seperti pelibatan mereka dalam memediasi konflik antarsubjek dakwah, atau peran-

peran lain sesuai aturan perundangan yang berlaku. Proses dakwah yang memedulikan peran serta 

tugas aparat dalam menciptakan kondisi masyarakat yang aman serta tentram menjadi indikasi 

penyikapan yang penuh hormat terhadap pihak aparat. 

Keempat, penghormatan terhadap pemerintah atau pihak pembuat regulasi. Apabila 

subjek dakwah merasa tidak diperlakukan secara adil oleh kebijakan atau aturan yang mengikat 

proses dakwah dan kompetisi dakwah, maka upaya peninjauan ulang atau bahkan perubahan 

aturan ke pihak berwenang bisa diajukan. Pada konteks hukum negara, judicial review terhadap 

Undang-Undang dilakukan melalui Mahkamah Konstitusi. Sedangkan terhadap aturan perundangan 

di bawahnya diajukan melalui Mahkamah Agung. Berbagai aturan yang dinilai belum ideal atau 

dianggap kurang adil, tidak bisa menjadi pembenaran untuk melakukan pelanggaran. Sebagaimana 

penjelasan dari unsur pertama di atas, subjek dakwah dituntut untuk taat terhadap berbagai aturan 

terkait yang berlaku. Ketaatan terhadap aturan maupun pemanfaatan mekanisme perubahan aturan 

secara formal menjadi cerminan penghormatan subjek terhadap pemerintah atau pihak pembuat 

regulasi. 

 

4) Semangat Mengungguli Antarsubjek Dakwah (Desire of Excel) 

Kompetisi olahraga cenderung diselenggarakan secara formal dengan aturan ketat serta 

kriteria menang dan kalah yang jelas. Will to win menjadi unsur berikutnya dalam konsep sportivitas 

olahraga. Berdasarkan penjabaran yang dijelaskan sebelumnya, unsur ini menekankan pada 

konsekuensi usaha yang sungguh-sungguh dari para kontestan selama kompetisi olahraga 

berjalan. 

Berbeda dengan kompetisi olahraga, kompetisi dakwah sering terjadi secara alamiah. 

Kompetisi dakwah tidak terselenggara formal dengan aturan atau kriteria jelas yang disepakati 

bersama. Standar menang atau kalah dalam kompetisi dakwah sulit diukur. Misalnya jumlah 

kehadiran peserta dalam kegiatan tablig, jumlah peserta yang melakukan pertobatan, tingkat 

engagement konten dakwah yang dibuat di media sosial, jumlah pengikut akun subjek dakwah, 

jumlah kader dakwah yang berhasil didapatkan atau dipertahankan oleh organisasi dakwah, 

besaran dana ZIS serta dana sosial keagamaan lainnya yang berhasil dihimpun maupun yang 

tersalurkan ke masyarakat, jumlah muzakki yang berhasil tersadarkan hingga akhirnya 



Dhanny Wahyudiyanto 

202    |  TANZHIM: Jurnal Dakwah Terprogram 

menyalurkan zakat, ataupun indikator-indikator lainnya, bisa tidak cukup valid untuk dijadikan tolak 

ukur universal dalam menentukan siapa yang menang atau kalah. Status menang dan kalah bisa 

relevan jika pelaksanaan kompetisi antar subjek dakwahnya dilakukan secara formal dan teregulasi 

dengan baik. Namun dalam praktiknya, kompetisi dakwah antarsubjek justru kebanyakan terjadi 

secara alamiah. 

Unsur will to win yang mencakup konsekuensi upaya-upaya yang harus ditempuh 

kontestan selama proses persaingan perlu disesuaikan untuk konteks persaingan dakwah menjadi 

semangat mengungguli antarsubjek dakwah. Rekontekstualisasi unsur ketiga ini memiliki 

kesamaan dengan prinsip dasar nilai fastabiqul khairat, hanya saja ini dalam konteks antarsubjek 

dakwah. Setiap subjek harus memiliki semangat untuk berlomba-lomba menjadi yang lebih baik. 

Tidak hanya lebih baik pada aspek hasil, melainkan juga aspek proses. Subjek dakwah harus 

menjaga semangat fastabiqul khairat antarsesama. Meski tiap subjek bisa jadi memiliki modal 

awal atau kapasitas yang berbeda-beda, bukan berarti kapasitas tersebut tidak bisa ditingkatkan. 

Meski tiap subjek dakwah memiliki keterbatasan masing-masing, bukan berarti setiap batasan itu 

tidak bisa dilampaui. 

Semangat mengungguli subjek dakwah lainnya akan mendorong setiap subjek untuk 

senantiasa memperbaiki hal-hal yang masih kurang. Proses evaluasi yang dilakukan secara 

objektif, masif, serta berkelanjutan akan mendorong setiap subjek untuk terus bertumbuh dan 

membuat pesatnya perkembangan sektor dakwah Islam di masyarakat. Nilai-nilai ajaran Islam 

akan disampaikan melalui cara-cara dakwah yang senantiasa mampu menjawab tantangan zaman. 

Sunatullah proses yang berkualitas tidak akan mengkhianati capaian hasil. Untuk itu, 

semangat mengungguli subjek dakwah lainnya ini bisa diwujudkan melalui proses dakwah dengan 

kualitas terbaik yang bisa diupayakan. Mulai dari proses memahami ajaran Islam secara objektif, 

holistik dan mendalam sebagai sumber materi pengajaran dakwah, menganalisis secara mendalam 

berbagai persoalan umat yang membutuhkan pemecahan melalui proses dakwah, menjalankan 

sunatullah kesuksesan pemasaran dakwah, hingga mengimplementasikan hukum-hukum 

manajemen dan strategi dalam berdakwah. Bila setiap subjek menjalankan proses-proses tersebut 

secara serius sesuai sunatullah kesuksesan berdakwah, maka sektor dakwah Islam akan 

mengalami akselerasi kemajuan yang pesat. 

 

5) Menjaga Kesimbangan (Equilibration) 

Implementasi unsur will to win dalam kompetisi olahraga seolah cenderung bertentangan 

dengan implementasi tiga unsur lainnya. Demikian pula dalam konteks dakwah, semangat 

mengungguli antarsubjek dakwah seolah cenderung kontra terhadap unsur ketaatan terhadap 

aturan, kesetaraan antarsubjek dakwah, maupun penghormatan terhadap pihak-pihak terkait. Hal 

ini dikarenakan implikasi dari sikap semangat mengungguli antarsubjek, apabila dipahami secara 

sempit dan pragmatis terhadap hasil, akan berpeluang mengarah pada tindakan segala cara. Oleh 

karena itu semangat ini perlu diseimbangkan dengan penerapan tiga unsur lainnya. Bahwa 

semangat untuk menjadi unggulan secara hasil dakwah memang penting, tapi itu bukan segalanya. 

Berhasil mendominasi dalam persaingan wacana pemikiran, paling unggul dalam 

mendapatkan pasar dakwah, ataupun keunggulan dalam proses dakwah lainnya, menjadi tidak 

bernilai baik jika itu dilakukan dengan cara melanggar aturan, tidak menjamin kesetaraan dalam 

menjaga muruah dakwah, maupun merendahkan kedudukan para pemangku kepentingan. Oleh 

karena itu, semangat menjadi subjek dakwah unggulan harus berada dalam koridor tiga unsur 



Rekontekstualisasi Konsep Sportivitas dalam Kompetisi Dakwah 

Volume 3 Nomor 1 - 2025    |    203 

lainnya. Bahkan implementasi ketiga unsur tersebut bisa dipahami sebagai bagian dari upaya 

mencapai keunggulan proses. Keseimbangan keempat unsur tersebut menjadi unsur kelima 

sportivitas dalam kompetisi dakwah. 

 

Tabel 1 -  Resume Komparatif dari Rekontekstualisasi Konsep Sportivitas dalam Kompetisi Dakwah 

Konsep Dasar Sportivitas dalam Kompetisi 
Olahraga 

Rekontekstualisasi Konsep Sportivitas dalam 
Kompetisi Dakwah 

Fairness:  Tidak mengambil keuntungan dengan 
cara melanggar aturan kompetisi olahraga yang 
berlaku 

Observance: Sikap ketaatan terhadap berbagai aturan 
yang berlaku terkait penyelenggaraan dakwah dan 
kompetisi dakwah 

Equality: Tidak mengambil keuntungan dengan 
cara-cara yang merendahkan kehormatan 
kompetisi olahraga yang dimainkan meski 
tindakannya tidak melanggar aturan 

Ethical Parity: Sikap kesetaraan terhadap sesama 
subjek dakwah dalam menjaga muruah kompetisi 
dakwah 

Play Good Form: Menjalani proses kompetisi 
olahraga dengan berbagai tindakan/cara-cara 
yang baik & terpuji 

 

Respectfulness: Sikap penghormatan terhadap para 
pemangku kepentingan dalam proses dakwah 

 

Will to Win: Keinginan untuk memenangkan 
kompetisi olahraga 

Desire to Excel: Sikap untuk senantiasa berusaha 
mengungguli subjek lainnya dalam menjalankan 
aktivitas dakwah 

Balance: Pengendalian perilaku yang 
ditimbulkan dari keinginan untuk mendapatkan 
kemenangan dalam kompetisi agar tidak 
sampai menabrak unsur sikap-sikap lainnya 
yang membuat subjek menggunakan segala 
cara 

Equlibration: Sikap menjaga keseimbangan antara 
keinginan untuk mengungguli subjek dakwah lain 
dengan tuntutan sikap untuk tetap taat terhadap aturan, 
menjaga kesetaraan dengan subjek dakwah lain dalam 
menjaga muruah kompetisi dakwah, serta menghormati 
para stakeholder dakwah 

 

 

Simpulan 
Tulisan ini telah menggambaran konsep sportivitas yang lahir dalam konteks kontestasi 

olahraga saat diterapkan ke dalam konteks kompetisi dakwah. Unsur-unsur dasar sportivitas dalam 

konteks olahraga yang mulanya terdiri dari keadilan, kesetaraan, bentuk persaingan yang baik, 

semangat untuk menang, serta keseimbangan perlu direkontekstualisasikan menjadi bentuk baru 

yang lebih kompatibel dalam konteks kompetisi dakwah. 

Penjabaran di atas telah menjelaskan bahwa unsur keadilan perlu direkontekstualisasi 

menjadi ketaatan terhadap aturan. Aturan yang dimaksudkan adalah aturan kompetisi (jika 

kompetisi dakwah bersifat formal) maupun aturan perundangan yang berlaku. Setiap subjek tidak 

diperkenankan mengambil keuntungan dalam proses persaingan melalui pelanggaran aturan. 

Unsur kesetaraan, direkontekstualisasikan menjadi kesetaraan antarsubjek dakwah dalam 

menjaga muruah kompetisi dakwah. Setiap subjek dakwah tidak diperkenankan merendahkan 

muruah kompetisi dakwah atau bahkan dakwah itu sendiri demi mendapatkan keuntungan, 

sekalipun tidakannya tidak melanggar aturan. Rekontekstualisasi bentuk persaingan yang baik 

adalah penyikapan penuh hormat terhadap para stakeholder. Subjek dakwah harus mendudukan 



Dhanny Wahyudiyanto 

204    |  TANZHIM: Jurnal Dakwah Terprogram 

pihak-pihak terkait secara terhormat sesuai peran mereka masing-masing, baik sesama subjek 

dakwah, mitra dakwah, aparat, maupun pembuat regulasi. 

Keinginan menang sebagai unsur keempat direkontekstualisasikan menjadi semangat 

mengungguli antarsubjek dakwah. Unsur ini sepertihalnya nilai fastabiqul khairat, hanya saja 

berlaku dalam konteks antarsubjek dakwah. Unsur kelima yaitu keseimbangan antarunsur. 

Rekontekstualisasi unsur ini menjelaskan bahwa unsur semangat mengungguli antarsubjek harus 

dikendalikan oleh tiga unsur yang lain agar semangat tersebut tidak melahirkan upaya-upaya 

segala cara. 

Hasil rekontekstualisasi konsep sportivitas ini bisa menjadi panduan yang lebih operasional 

bagi subjek-subjek dakwah untuk menyikapi persaingan dakwah secara sehat. Hal ini dimaksudkan 

agar persaingan yang tidak dapat dihindari di lapangan dakwah, dapat terhindar dari masalah-

masalah persaingan segala cara yang dijabarkan pada awal tulisan. Selain itu, dengan kompetisi 

dakwah yang sportif berbagai prospektus yang dijelaskan di atas juga dapat dicapai secara 

optimal. Tulisan ni bisa dikembangkan lebih lanjut pada kajian konsep-konsep terkait langkah 

dalam membangun kultur sportivitas di organisasi dakwah. Hasil rekontekstualisasi konsep 

sportivitas dalam persaingan dakwah ini juga bisa disintesiskan secara terintegrasi dengan 

kerangka berpikir etika, untuk menghasilkan kerangka berpikir etika sportivitas dalam menghadapi 

persaingan dakwah yang aplikatif. 

       

 

 

Bibliografi 
Abdul Munip. “Menangkal Radikalisme Agama di Sekolah.” Jurnal Pendidikan Islam 1, no. 2 (2012): 

159–82. https://doi.org/10.14421/jpi.2012.12.159-181. 

Achmad Fairozi dan Sulistya Ayu A. “Digitalisasi Dakwah: Upaya Meningkatkan Daya Saing Islam 
Ramah di Era Pandemi.” Jurnal Bimas Islam 13, no. 2 (2020): 307–44. 

Andrew Rudd dan Sharon Kay Stoll. “Understanding Sportsmanship.” Journal of Physical Education, 
Recreation & Dance 69, no. 9 (1998): 38–42. 
https://doi.org/10.1080/07303084.1998.10605629. 

Anggalih Bayu Muh. Kamim, A Naufal Azizi, Dicky Adra Pratama, Luthfian Haekal, dan Dhimas Ragil 
Santoso. “Kontestasi Di Arena Dakwah Kampus: Studi Atas Strategi Aktivis Dakwah 
Fakultas Dan Kampus Untuk Memobilisasi Sumber Daya Dakwah Di Universitas Gadjah 
Mada.” Hikmatuna: Journal for Integrative Islamic Studies 4, no. 2 (2018): 183–203. 
https://doi.org/10.28918/hikmatuna.v4i2.1308. 

Aris Kristianto dan Muhammad Hildan Azizi. “Politik dan Dakwah dalam Sirah Nabawiyah: Studi 
Multikasus.” Inteleksia (Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah) 6, no. 1 (2024): 23–44. 
https://doi.org/10.55372/inteleksiajpid.v6i1.319. 

Asna Istya Marwantika dan Evi Novitasari. “Dai Akademisi dalam  Kontestasi  Dakwah Digital: 
Analisis Media Siber Channel YouTube Transformasi Iswahyudi.” At Tabsyir: Jurnal 
Komunikasi Penyiaran Islam 8, no. 1 (2021): 90–108. http://dx.doi.org/10.21043/at-
tabsyir.v8i1.9364. 

Aziz, Moh Ali. Ilmu Dakwah. Edisi Revisi. Kencana, 2017. 
Bimba Valid Fathony. “Resistensi Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama terhadap Gerakan Salafi-

Wahabi.” CANONIA RELIGIA: Jurnal Studi Teks Agama dan Sosial 2, no. 2 (2025): 157–66. 
https://doi.org/0.30762/cr.v2i2.2942. 

Colin McIntosh. Cambridge Advanced Learner’s Dictionary. Fourth  Edition. Cambridge University 
Press, 2013. 



Rekontekstualisasi Konsep Sportivitas dalam Kompetisi Dakwah 

Volume 3 Nomor 1 - 2025    |    205 

Craig Clifford dan Randolph M Feezell. Sport and Character: Reclaiming the Principles of 
Sportsmanship. Human Kinetics, 2010. 

Dahrun Sajadi. “Problematika Dakwah Kontemporer: Tinjauan Faktor Internal dan Eksternal.” Al-
Risalah : Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam 11, no. 2 (2020): 93–109. 
https://doi.org/10.34005/alrisalah.v11i2.821. 

Desi Syafriani. “Hukum Dakwah dalam Al-Qur’an dan Hadis.” Fuaduna: Jurnal Kajian Keagamaan 
dan Kemasyarakatan 1, no. 1 (2017): 16–27. https://doi.org/10.30983/fuaduna.v1i1.439. 

Diana Abad. “Sportsmanship.” Sport, Ethics and Philosophy 4, no. 1 (2010): 27–41. 
https://doi.org/10.1080/17511320903365227. 

Din Wahid dan Jamhari Makruf. Suara Salafisme: Radio Dakwah di Indonesia. Pertama. Kencana, 
2017. 

Fatahillah Aziz Samsudin. “Dinamika Dakwah di Indonesia Abad 21: Eranya Kolaborasi atau 
Kompetisi.” Jurnal MD 5, no. 1 (2019): 87–97. https://doi.org/10.14421/jmd.2019.51-06. 

Gabor Papp dan Gyongyver Prisztoka. “Sportsmanship as an Ethical Value.” International Review 
for the Sociology of Sport 30, no. 3–4 (1995): 375–88. 
https://doi.org/10.1177/101269029503000309. 

Hendra Try Ardianto. “Aktivis Dakwah di Tengah Percaturan Politik Kampus: Dinamika Gerakan 
Keislaman di Universitas Diponegoro.” JIIP: Jurnal Ilmiah Ilmu Pemerintahan 6, no. 1 
(2021): 86–104. https://doi.org/10.14710/jiip.v6i1.10075. 

Irzum Farihah. “Media Dakwah Pop.” At-Tabsyir: Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam 1, no. 2 (2013): 
25–25. http://dx.doi.org/10.21043/at-tabsyir.v1i2.432. 

Ishaq, Ropingi el. Pengantar Ilmu Dakwah: Studi Komperhensif Dakwah dari Teori ke Praktik. 
Madani, 2016. 

Jaakkola, Elina. “Designing Conceptual Articles: Four Approaches.” AMS Review 10 (2020): 18–26. 
https://doi.org/10.1007/s13162-020-00161-0. 

James W Keating. “Sportsmanship as a Moral Category.” Ethics 75, no. 1 (1964): 25–35. 
Jennifer M Beller dan Sharon Kay Stoll. “Sportsmanship: An Antiquated Concept?” Journal of 

Physical Education, Recreation & Dance 64, no. 6 (1993): 74–79. 
http://dx.doi.org/10.1080/07303084.1993.10610009. 

Jonsson Stefan Arora, Nils Brunsson, dan Raimund Hasse. “Where Does Competition Come From? 
The role of organization.” Organization Theory 1 (2020): 1–24. 
https://doi.org/10.1177/2631787719889977. 

Keating, James W. “Sportsmanship as a Moral Category.” Ethics 75, no. 1 (1964): 25–35. 
https://doi.org/10.1086/291517. 

Mastori, Sunardi Bashri Iman, dan Asep Masykur. “Konsep Kebebasan Beragama dan 
Implementasinya dalam Dakwah Islam (Tinjauan QS Al Baqarah 256).” El Madani: Jurnal 
Dakwah dan Komunikasi Islam 3, no. 1 (2022): 53–71. https://doi.org/10.53678/c70t9x22. 

Muhammad Munir dan Wahyu Ilaihi. Manajemen Dakwah. Edisi Pertama. Kencana, 2006. 
M.Yusuf. “Dakwah Khilafiyah.” Jurnal Al-Bayan: Media Kajian dan Pengembangan Ilmu Dakwah 21, 

no. 2 (2015): 41–51. http://dx.doi.org/10.22373/albayan.v21i32.423. 
Paul Heacock. Cambridge Academic Content Dictionary. Cambridge University Press, 2009. 
Peter J Arnold. “Three Approaches Toward an Understanding of Sportsmanship.” Journal of the 

Philosophy of Sport 10, no. 1 (1983): 61–70. 
https://doi.org/10.1080/00948705.1983.9714401. 

Rachmi Marsheilla Aguss, Eko Bagus Fahrizqi, Fedi Ameraldo, Reza Adhi Nugroho, Imam, dan Imam 
Mahfud. “Perilaku Sportivitas dan Fairplay Olahraga.” Journal of Technology and Social for 
Community Service 3, no. 2 (2022): 204–8. https://doi.org/10.33365/jsstcs.v3i2.2033. 

Randolph M Feezell. “Sportsmanship.” Journal of the Philosophy of Sport 13, no. 1 (1986): 1–13. 
https://doi.org/10.1080/00948705.1986.9714436. 



Dhanny Wahyudiyanto 

206    |  TANZHIM: Jurnal Dakwah Terprogram 

Ratna Juwita. Interaksi Sosial Antar Anggota Organisasi Ekstra Kampus (HMI dan PMII UIN Raden 
Intan Lampung). Skripsi. UIN Raden Intan Lampung, 2020. 

Richard Avramenko dan Thomas Bunting. “Sportsmanship and Politics: Xenophon on Ponos and 
Democratic Competition.” Perspectives on Political Science 47, no. 3 (2017): 142–53. 
https://doi.org/10.1080/10457097.2017.1338092. 

Rifqi Muhammad Fatkhi. Islamisme di Balik Layar dan Kontestasi Dakwah di Udara Yogyakarta. UIN 
Syarif Hidayatullah Jakarta, 2015. 
http://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/28134. 

S, Yopinovali Fhreastama, Titi Fitrianita, dan Arief Budi Nugroho. “Kontestasi Organisasi 
Mahasiswa Ekstra Kampus Di Lembaga Dakwah Kampus Universitas Brawijaya.” Jurnal 
Kajian Ruang Sosial-Budaya 2, no. 2 (2018): 70–91. 

Saprillah, Hamdan Juhannis, Nurman Said, dan Hamzah Harun Al-Rasyid. “Kontestasi Keagamaan 
dalam Masyarakat Muslim Urban.” Al-Qalam 26, no. 1 (2020): 39–56. 
https://doi.org/10.31969/alq.v26i1.844. 

Sarwono. “Nilai: Penipuan, Sportivitas, dan Etika dalam Olahraga dan Pendidikan Jasmani.” 
Phederal: Physical Education, Health and Recreation Journal 9, no. 2 (2014): 1–20. 

Sigit Ridwan Abdullah. “Tujuan Negara dalam Islam Menurut Yusuf al-Qaradhawi.” Asy-Syari‘ah 19, 
no. 1 (2017). https://doi.org/10.15575/as.v19i1.4134. 

Sonam R Bharvani dan Rodelando E. Ocampo. “Impact of Sportsmanship on Perceived 
Organizational Politics.” The Bedan Journal of Psychology 1 (2015): 116–27. 

Sri Sudarsih. “Nilai Sportivitas dalam Perkembangan Kebudayaan Masyarakat Jepang.” Kiryoku: 
Jurnal Studi Kejepangan 3, no. 2 (2019): 100–106. 
https://doi.org/10.14710/kiryoku.v3i2.100-106. 

Syamsul Arifin. “Internalisasi Nilai Sportivitas melalui Pembelajaran Pendidikan Jasmani di 
Sekolah Dasar.” Sosioreligi: Jurnal Kajian Pendidikan Umum 15, no. 2 (2017): 20–29. 
https://doi.org/10.17509/sosio%20religi.v15i2.8834. 

Tasman Rozalia. “Radio Rodja: Kontestasi Ideologi Salafi di Ranah Siaran.” Dakwah: Jurnal Kajian 
Dakwah dan Kemasyarakatan 22, no. 2 (2018): 151–77. 
https://doi.org/10.15408/dakwahv22i1.12066. 

Tim Delaney. Sportsmanship: Multidisciplinary Perspectives. McFarland & Company, Inc, 2016. 
Usluddin dan Hasbi. “Dinamika Kontestasi Lembaga Zakat di Kota Makassar: Studi di Baznas dan 

Laznas Wahdah.” Jurnal Dakwah Tabligh 21, no. 1 (2020): 1–17. 
https://doi.org/10.24252/jdt.v21i1.12254. 

William Lad Sessions. “Sportsmanship as Honor.” Journal of the Philosophy of Sport 31, no. 1 
(2004): 47–59. https://doi.org/10.1080/00948705.2004.9714648. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Rekontekstualisasi Konsep Sportivitas dalam Kompetisi Dakwah 

Volume 3 Nomor 1 - 2025    |    207 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


